دُ.محتدعُ مَارة

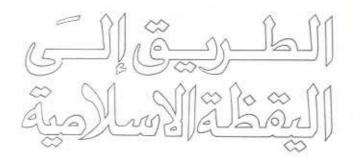
الطربيق إلكي اليقظة الاسلامية

الطريق إلى الية كالاسلامية الطبعة الأولت ١٤١٠هـ - ١٩٩٠م

بميتسع بمشقوق الطنسيع محت غوظ

### © دارالشروق\_

# دُ.محسدعهارة



دارالشروة\_\_\_

#### تشهيد

من « غانة » إلى « فرغانة » . . إذا انطلقنا من الجنوب الغربي إلى الشال الشرقي ..

ومن جزر الفلبين ـ عند خط الطول ١٢٠° ـ فى الشرق إلى أقصى الغرب فى إفريقية .. إذا انطلقنا من الشرق إلى الغرب ..

ومن أعالى نهر الفلجا\_ عند خط العرض ٢٠°\_ شمالا إلى أواسط ا افريقية ، جنوبي خط الاستواء ..

ومن «ملقا» بالملايو شرقا إلى «ملقة»، بالأندلس غربا!..

ومن غينيا الجديدة ، في أقصى الشرق الآسيوى إلى جمهورية غينيا ، في أقصى الغرب الإفريقي ...

يمتد عالم الإسلام وداره . وتتصل وتترابط بلاد المسلمين . .

خمس وثلاثون مليونا من الكيلو مترات المربعة ، تقوم عليها سبع وخمسون دولة ، يتحكم موقعها فى أهم الطرق والممرات للملاحة البحرية والجوية العالمية ... وفيه تتنوع المناطق المناخية : الحارة والمطيرة .. والمتوسطية ... وفى أرضه ، شبه البكر ، تقبع كنوز الثروات الطبيعية ..

، وينتج منه ٦٠٪ من الإنتاج العالمي . فهو الأول في الثروة البترولية وهو الأول في ثروة المنجنيز ، وينتج منه ٢٤٪ من الإنتاج العالمي.. وهو الأول في ثروة الكروم ، وينتج منه ٤٠٪ من الإنتاج العالمي... ، وينتج منه ٥٦٪ من الإنتاج العالمي . وهو الأول في ثروة القصدير ، وينتج منه ٣٣٪ من الإنتاج العالمي . وهو الأول في ثروة البوكسيت ، وينتج منه ٢٥٪ من الإنتاج العالمي. وهو الثاني في ثروة النحاس ء وينتج منه ٢٥٪ من الإنتاج العالمي... وهو الثاني في ثروة الفوسفات ، وينتج منه ١٢٪ من الإنتاج العالمي وهو الثالث في ثروة الحديد ، وينتج منه ١٠٪ من الإنتاج العالمي . وهو الخامس في ثروة الرصاص. وهو السابع فى تروة الفحم ـ الذى تراجعت أهميته أمام البترول ـ . .

وعلى أرض هذا العالم – عالم الإسلام – ، ذى الموقع الحاكم ، والثروات الهائلة ، يعيش أكثر من مليار نسمة ، أى ربع سكان العالم .. ونسبة التوالد بينهم هى أعلى نسبة توالد فى العالم – ٢٠٪ – الأمر الذى يرشح سكان العالم الإسلامى للقفز ، قريبا ، إلى ثلث سكان هذا الكوكب الذى يعيش عليه الإنسان ! (١) .

وفوق الموقع الحاكم ، والمساحة الشاسعة ، والثروات الهائلة . ورأس المال الوفير ، والأيدى العاملة والعقول المفكرة التي تفيض ، مهاجرة ، إلى خارج الحدود؟! ...

<sup>(</sup>١) انظر فى عدّه الحقائق والأرقام: د. اسماعيل أحمد باغى ، محمود شاكر [ تاريخ العالم الإسلامى الحديث وللعاصر] جـ١ حـن ١٢٠١. طبعة الرباض سنة ١٤٠٤ هـ سنة ١٩٨٤ م. ومحمود شاكر [ اقتصادیات العالم الإسلامی] ص ٢٢٨ طبعة بیروت سنة ١٣٩٩ هـ سنة ١٩٧٧ م.

فوق كل ذلك وأهم من جميعه فإن سكان هذا العالم بمتلكون ميزات الأمة الواحدة الوطاقاتها وإمكاناتها المجمعهم جميعا السيات والقسيات التي تؤلف بينهم حضاريا بالحضارة الإسلامية الواحدة الواحدة هذه العقيدة كل فرد من أفراد هذه الأمة الواحدة الخضارة الواحدة هذه العقيدة الدينية التي تجمع الكل على إله واحد ونبي واحد وكتاب واحد وقبلة واحدة وحدة وهي ذات العقيدة التي سبق وجعلت من قبائل الجاهلية الجاهلة المتناحرة خبر أمة أخرجت للناس وصنعت من البداوة أعظم المنارات الحضارية التي عرفها تاريخ الإنسان وصاغت من شتاب القبائل والشعوب الحضارية واحدا الإناف عضو تداعى له سائر الأعضاء بالسهر والخمي المادية المنافرة المنافرة الأعلى المنافرة والخمي المنافرة الأعلى المنافرة الأعلى المنافرة والمنافرة و

وإذا كانت العقيدة لم تنغير ولم تتبدل ، لأن الذى أوحى بها ، سبحاله ، قد تعهد تحفظها . [إنا نحق نزلنا الذكر وإنا له لحافظون ] <sup>(1)</sup> . فلماذا هذا الانقلاب إلى النقيض !!..

الأمة الواحدة ، غدت شرادم تشدها سلاسل التبعية الفكرية والحضارية والاقتصادية والسياسية والعسكرية إلى مراكز التوجيه والتأثير خارج عالم الإسلام ، وبعيدا عن مصالح أمة الإسلام ؟!..

والموقع الحاكم . بدلا من أن يكون ميزة تثمر القوة والمنعة . غدا مجرد إغراء للأمم الأخرى . بل ولشذاذ الآفاق . بالتكالب عليه وعلى إمكاناته بالسلب والنهب والغزيق؟!..

<sup>(</sup>٢) الحبر: ٩

والثروات الهائلة ، مثلها كمثل الموقع الحاكم ، لم تعد مصدر الثراء وطاقة التقدم وسياج الاستقلال للأمة ، وإنما غدت قيودا وأغلالا تشد عالمنا وأمتنا بحيال الاستغلال الاقتصادى إلى خزائن الاحتكارات العالمية وشركاتها الكونية المتعددة الجنسيات ؟!...

وأرض الفتوحات ومواطن الفاتحين ، الذين فتحوا في ثمانين عاما أكثر مما فتح الرومان في ثمانية قرون ، وحرورا على عكس الرومان وغيرهم من الفاتحين بفتوحاتهم هذه جوهر الإنسان ومحيطه : الضمير ، والأرض ، والفكر ، والإرادة ، وقوة العمل ، والمواريث الفكرية المقهورة ، ليصوغوا من كل ذلك بأدوات الإسلام ومعاييره - حضارة جديدة لعالم جديد ... هذه الأرض الحرة ، وأهلها الأحرار لماذا دخلوا في الرق والاستعباد للآخرين ؟! لماذا أخرجوا من ديارهم ، تهجيرا حينا وعزلا عن امتلاك مقدرات هذه الديار في معظم الأحايين ؟! .. بل ولماذا بلغوا في استكانة الرق والاستعباد إلى حد المظاهرة والتأييد والتبعية للذين يقاتلونهم في الدين والدنيا ويخرجونهم من الديار ؟! ...

إن الطاقات والإمكانات لم تتبدد بعد .. بل لقد زادت بالاكتشافات الحديثة ، وهي دائمة الازدياد ...

وإن العقيدة ، التي صنعت الحضارة عندما تجسدت في الواقع الدنيوي موظفة عبقرية الإنسان في عارة الأرض وتمدن المجتمع وسياسة الدولة كخليفة عن الله سبحانه وتعالى .. هذه العقيدة ، هي الأخرى لم تتبدل ، بل لقد زداتها العلوم والمعارف مضاء وكشفت لنا منها الجديد من الطاقات والإمكانات ...

فأين الخلل إذن؟.. ولماذا هذه الغفلة التي تحول بين العقيدة وبين التجدد

الحضارى مرة أخرى ؟ ! . . وكيف ولماذا ومتى دخلت هذه الأمة دور التوقف فالتراجع فالجمود ؟ . . وكيف السبيل إلى يقظة إسلامية تبعث حضارتنا الإسلامية من جديد ، هذا البعث الذي يجعل هذه الأمة الواحدة تتقدم إلى الإنسانية ، مرة أخرى بالإسلام \_ رسالتها الخالدة \_ لتسهم من جديد في إخراج الإنسانية من المأزق الحضارى الذي يمسك منها بالخناق ؟! . .

ذلك هو موضوع ومهمة صفحات هذا الكتاب .. ومن الله تستمد العون .. فهو ولى التوفيق والسداد ..

دكتور

محمد عمارة

رمضان ۱٤۰۸ هـ.

القاهرة

مايو سنة ١٩٨٨ م .

## هل المسلمُون أمة واحدة ؟

لكن البعض ، وإن سلم بوجود الإمكانات المادية والثروات الاقتصادية التي تمتلكها الدول الإسلامية ، إلا أنه بمارى في امتلاك المسلمين خاصية وإمكانية وطاقة «الأمة الواحدة » ويدعى أنهم «أمم » لا تمتلك مالوحدة الأمة من طاقة وإمكانات ..

فقدر من أقدار الذين يعرضون لحذه القضية مواجهة مفاهيم الحضارة الغربية عن «القومية» و «الأمة» و «الشخصية الوطنية»، لأن هذه المفاهيم ـ التي تحتل قطاعا هاما ومؤثرا من عقل «النخية» و «الصفوة» و «المثقفين» المسلمين في عصرنا ـ تشكك في وحدة الأمة الإسلامية وتنكر كون المسلمين أمة واحدة ـ بالمعنى الدقيق للأمة ـ من دون الناس !..

ولقد غدت هذه المفاهيم الغربية عن «الأمة »، في واقعنا الراهن ، تيارات فكرية ومداهب في المعرفة ينخرط فيها ويتمذهب بها أولئك الذين ينكرون مقولة ، وحدة الأمة الإسلامية » إنكارا شديدا .. والذين ينظرون في أدبيات هذه التيارات والمذاهب يطالعون مصطلحات : «الأمة المصرية » و «الأمة الفارسية » و «الأمة الفارسية » و «الأمة الفارسية » و «الأمة المنازة - وأحيانا الأفغانية » .. الخ .. بل ويقرون الدراسات السيارة - وأحيانا المتخصصة ! من «الشخصية القومية » المستقلة ، عربية ، وزنجية ، بل وليبية ، وتونسية ، ومغربية .. الخ .. الخ .. لا باعتبارها لبنات في بناء الأمة الأمة المنات في بناء الأمة الأمة المنات في بناء الأمة المنات في بناء الأمة المنات في بناء الأمة المنات في بناء الأمة الأمة المنات في بناء الأمة المنات في بناء الأمة المنات في بناء الأمة الأمة المنات في بناء الأمة المنات في المنات في المنات في بناء الأمة المنات في بناء الأمة المنات في المنات في بناء الأمة المنات في المنات في بناء الأمة المنات في المنات في المنات في بناء الأمة المنات في المنات في بناء الأمة المنات في المنات في المنات في بناء الأمة المنات في المنا

الإسلامية الواحدة ، وجزرا فى المحيط الإسلامى الأوسع ، وجزئيات فى الكل الإسلامى الأشمل ، وإنما باعتبار كل منها كيانا قوميا يكون شخصية قومية مستقلة تمام الاستقلال ، وأمة قائمة بذاتها من دون الناس !..

فأين الحقيقة في هذا الموضوع ؟..

هل المسلمون أمة واحدة ؟ حتى يتوجه إليها حديث واحد عن اليقظة والنهضة ، المتحدة الخصائص والشروط ؟..

أم أنهم أمم، بتعدد الأوطان والقوميات والأجناس التي تتوزع عالمهم الإسلامي الكبير؟!.

إن الكثير من المعاجم والقواميس التي عرضت وتعرض بالتعريف لمصطلح « الأمة » \_ وخاصة تلك التي تأثرت بالمضامين الغربية لهذا المصطلح \_ قد تميز تعريفها لهذا المصطلح بالضبط والتحديد ، على تفاوت في السهات والقسهات والشروط التي وضعتها وتضعها هذه المعاجم والقواميس للجاعة البشرية الجديرة بأن تكون « أمة » متميزة عن غيرها من الأمم الأخرى ..

فنى الموسوعات والمعاجم ذات التوجه الفكرى المادى ، تتصدر العوامل المادية الشروط والسهات التى تؤهل الجهاعة البشرية لتكوين ، أمة ، ، حتى لتعتبر «السوق » و ، الحياة الاقتصادية المشتركة » هى البوتقة التى تنصهر فيها الأمة ، و ، الرحم ، التى تولد منها ، مع ما يلزم لهذه ، السوق ، من ، أرض مشتركة » ، تثمر ، فى الميدان الفكرى والثقاف ، ، تكوينا نفسيا مشتركا » ، يربط بين هذه ، الأمة » بروابط المشاعر والأحاسيس والمثل والمزاج والقيم

والذكريات والمواريث والآلام والآمال (١١) .. الخ .. الخ ..

وينحو نحو هذا النهج ذلك التعريف الذى يرى « الأمة : جملة الأفراد الذين يكونون وحدة سياسية ، وتجمع بينهم وحدة الوطن والتراث والمشاعر من آلام وآمال .. «(٣) .

فهذا الحلط بين « الأمة » و « الدولة » هو ثمرة من ثمار التأثير الفكرى الغربي في مادة ومضمون هذه المعاجم والقواميس « العربية » ، وهو ، أيضا ، خادم للأهداف الغربية من وراء إشاعة هذه المضامين في هذه التعريفات التي تكون وتلون وتصنع فكر القراء والباحثين العرب والمسلمين في هذا المبحث .. مبحث « الأمة » وتحديد ما هيتها ونطاقها ؟!..

قالحضارة الغربية قد صاغت «للأمة»، أمثال هذه التعريفات، التي خلطت بينها وبين «الدولة»، لأن «أمم» هذه الحضارة قد امتلكت كل

 <sup>(</sup>١) [الموسوعة الفلسفية]. وضع لجنة من العلماء والأكاديميين السوفياتيين ، بإشراف: م روزنتال ،
 ب يودين ترجمة حميركوم . طبعة بيروت منه ١٩٧٤م .

 <sup>(</sup>۲) [قاموس علم الاجتماع] تحرير ومراجعة : د محمد عاطف غيث طبعة القاهرة سنة ۱۹۷۹ م

<sup>(</sup>٣) [المعجم الفلسق] وضع : مجمع اللغة العربية ، بالقاهرة طبعة القاهرة سنة ١٩٧٩ م .

منها \_ تقريبا \_ « دولتها » الحرة المستقلة .. وبعض « دول » هذه الحضارة ، وإن ضمت « أثما » متعددة ، فليس فى إطارها » أثم » فتتها القهر الاستعارى فحرمها من امتلاك « الدولة » الواحدة للأمة الواحدة .. فالتطابق الواقعى قائم في إطارها بين « الأمة » و « الدولة » .

وشيوع هذا المفهوم الذي يطابق بين «الأمة» و «الدولة» و فواميس ومعاجم الأمم التي مزقها القهر الاستعارى الغربي، أو المصالح الإقليمية الضيقة لبعض العثائر والفئات والطبقات، والتي أغرت نظم الملوك الطوائف»، الذين صنعهم ويرعاهم الاستعار وهيمنة الحضارة الغربية.. إن شيوع هذا المفهوم يسهم ولا شك في تشكيك هذه الأم بوحدتها، فيفقدها الانجاه الموحد نحو استكمال وحدتها كأمة، ونحو إقامة الدولة الواحدة التي ترسخ وحدة الأمة وتنمي سمانها وقسمانها.. وهنا تنهض المفاهيم الغربية وعندما توظف خارج إطارها وتزرع في غير أرضها بدورها في مؤازرة غيرها من أدوات القهر والاستلاب التي صنعها ويصنعها الاستعار .. وفي هذا الإطار، وتحت هذا الضوء بجب أن نرى قيمة ومرامي ونتائج دعوى الذين ينطلقون من مفاهيم الحضارة الغربية عن «الأمة» لينكروا وحدة المسلمين كأمة ؟!..

中 中 崇

ومن هذه المعاجم والقواميس من برئ من آفة الحلط بين «الأمة » و «الدولة » ، مع تميزه ، فى تعريفه للأمة ، بخصائص التعريفات المنطقية الحديثة ، التى تحاول استقصاء السات والقسات والشروط والحدود ، كى يكون التعريف أقرب مايكون إلى التعريف «الجامع المانع » ، فنجدها تعرف ا الأمة ال قانونا بأنها : الجاعة من الناس تجمعهم عناصر مشتركة ، كوحدة الأصل واللغة والعقيدة والنراث الفكرى ، مما يجعلهم وحدة حضارية واحدة ، ويخلق عندهم شعورا بالانتماء إلى تلك الوحدة وتعلقا بها . والأمة حقيقة اجتماعية وحضارية ، خلافا للدولة ، التي تعتبر وحدة سياسية وقانونية ، ويلاحظ أن الأمة الواحدة قد تكون موزعة بين عدة دول ، كما كان الشأن بالنسبة للأمة العربية ، كما أن الدولة قد تضم عناصر من أمم مختلفة ، كما كان الشأن بالنسبة للإمبراطورية العثمانية قديما ، وسويسرا حديثا . . ا (1) .

تلك هي أبرز المناهج في تعريف «الأمة» بالمعاجم والقواميس والموسوعات الحديثة، جمعت بينها رغم التمايز والاختلاف خاصية الضبط والتحديد والاستقصاء للشروط والقسمات والسمات التي لابد منهاكي تطلق على جاعة بشرية ما مصطلح: «الأمة»...

ولقد تعمدنا الإشارة إلى هذه الخاصية الحديثة في تعريف الأمة » . لنبرز \_ كما سيأتى \_ افتراقها واختلافها مع النبج العربي الإسلامي في تعريف الأمة » ، ذلك النبج الذي ابتعد \_ قاصدا وعامدا \_ عن الضبط والتحديد ، ووقف في التعريف للأمة عند حدود « الجاعة » ، فاعتبر الجاعة \_ أية جاعة \_ التي يربطها رابط وبحسمها جاسم \_ أيا كان هذا الرابط وهذا الجامع \_ اعتبرها : «أمة » متميزة عن غيرها من الأمم ... ذلك أن وراء هذا النبج العربي الإسلامي دلالات فكرية تنم عن خصوصيات حضارية للأمة العربية الإسلامية جديرة بالبلورة والتحديد عندما نبحث عن المفهوم المتميز لمصطلح « الأمة » في حضارتنا العربية الإسلامية وذلك فضلا عن شهادة هذا لمصطلح » الأمة » في حضارتنا العربية الإسلامية وذلك فضلا عن شهادة هذا

<sup>(</sup>١) [المعجم الكبير] وضع : مجمع اللغة العربية ، بالقاهرة . طبعة القاهرة سنة ١٩٧٠ م .

النهج المتميز فى تعريف « الأمة » بوحدة المسلمين كأمة واحدة ، ذات حضارة واحدة ..

#### مفهوم الأمة في أصول العربية :

يقول الراغب الأصفهاني [ ٥٠١ه - ١١٠٨م] في كتابه [ المفردات في غريب القرآن] ، عندما يعرض لتعريف الأمة ، : إنها اكل جاعة بجمعهم أمر ما : إما دين واحد ، أو زمان واحد ، أو مكان واحد ، سواء أكان ذلك تسخيرا أم اختيارا وجمعها : أم ... (٥) ... فهي ، إذا ، الجاعة بجمعها أمر ما فيميزها ، سواء أكان هذا الجامع طبيعيا وخلقة وتسخيرا ، كما هو الحال في الحلق الآلهي لجاعات \_ أم \_ الحيوان غير المختارة ، وفي الجوامع الطبيعية التي تجمع الجاعات \_ الأم \_ الإنسانية .. أو كانت جوامع مختاره وضعية ، كاللغة ، مثلا ...

وإذا كان العرب والمسلمون القدماء قد اجتمعوا على هذا التعريف للأمة ، فإنهم قد اجتهدوا في تحديد العدد المكون للحد الأدنى للجاعة التى تستحق وصف « الأمة » إذا جمعها جامع وربط بينها رابط ... فنى أحد الأحاديث النبوية مايشير إلى أن هذا العدد أقله مائة فني هذا الحديث نطالع قول الرسول - صلى الله عليه وسلم - : « ما من ميت يصلى عليه أمة من المسلمين ، يبلغون أن يكونوا هائة ، يشفعون إلا شُفّعُوا فيه .. » (3) ... ومن القدماء من اجتهد فوقف بهذا العدد عند الأربعين .. فلقد روى أن واحدا ممن سمع إحدى روايات الحديث النبوى المشار إليه ، سأل أحد رواته -

 <sup>(</sup>٥) [دائرة المعارف الإسلامية ] الطبعة العربية \_ الثانية \_ طبعة القاهرة \_ دار الشعب \_ مادة وأمة و ،
 من تعليق الأستاذ أحمد محمد شاكر \_ ونص الراغب الأصفهاني في [المفردات] ص ٢١ \_ \_.

<sup>(</sup>٦) رواه النسائي ، عن عائشة أم المؤمنين \_

أبو المليح ــ عن « الأمة »؟ « فقال » : أربعون.. » (<sup>v)</sup> .. وهي تحديدات فرضها الموقف .. واجتهادات لا إلزام فيها !..

ولقد استقر، واستمر هذا المضمون لمصطلح « الأمة » فى تراثنا اللغوى ، وعبر معاجمنا العربية (^) ، وكتب التعريفات وكشافات مصطلحات العلوم والفنون (¹) ... ونهج خات النهج أحدث هذه المعاجم \_ وهو [ المعجم الكبير] \_ عندما استند إلى القرآن الكريم والسنة النبوية الشريفة والشعر العربي \_ وهى ديوان اللغة العربية ومصادرها المرجعية \_ فكشف عن أصالة هذا المضمون لهذا المصطلح فى لغتنا العربية ..

فالأمة : هي الجاعة [ولتكن منكم أمة يدعون إلى الخير ويأمرون بالمعروف وينهون عن المنكر] (١٠٠) ..

وهى : الجاعة والجنس من كل حى ، ولو لم يكن بشرا [ ما من دابة فى الأرض ولا طائر يطير بجناحيه إلا أمم أمثالكم ] (١١) ..

وهي : الجاعة من الناس يربطها رباط «الجبل والقرن» [كذلك أرسلناك في أمة قد خلت من قبلها أم ](١٢) ..

وهي : أمة \_ أى جاعة \_ كل نبي ، الذين أرسل إليهم ، الذين آمنوا منهم ، والذين ظلوا على كفرهم . . فهم جميعا « أمة الدعوة » ، بجمعها

<sup>(</sup>٧) رواه النسائي ، عن ميمونة أم المؤمنين .

 <sup>(</sup>٨) [لسان العرب] لابن منظور. مادة وأمة ، طبعة القاهرة ، دار المعارف بدون تاريخ ...

<sup>(</sup>٩) [كشاف اصطلاحات الفنون] للتهانوى . طبعة القاهرة سنة ١٩٦٣ م .

<sup>(</sup>١٠) آل عمران : ١٠٤ .

<sup>(</sup>١١) الأنعام : ٣٨.

<sup>(</sup>۱۲) الرعد: ۳۰

جامع الدعوة ورباطها .. والذين آمنوا منهم هم « أمة الإجابة » ، يجمعهم جامع الإيمان ورابطة الإجابة ..

ثم ، هي : الفرد إذا قام – بامتيازه وتميزه – مقام الجاعة .. كالرجل الذي لانظير له .. والمَعْلَم الجامع للخير [ إن إبراهيم كان أمة قانتا لله حنيفا ] (١٣) .. والمتفرد بدين الحق رغم طوفان الوثنية والصلال « يُبْعَثُ يوم القيامة زيد بن عمرو بن نفيل أمة على حدة » (١٤) ..

كما يطلع المصطلح - مصطلح « الأمة » - على « الدين والملة » ، كجامع يجمع الجماعة فيجعلها أمة [ وكذلك ما أرسلنا من قبلك فى قرية من نذير إلا قال مترفوها إنا وجدنا آباءنا على أمة وإنا على آثارهم مقتدون ] (١٥٠) ... وعلى السنة والطريقة - بهذا المعنى - . . وكذلك على « الحين والزمان » ، كرابط جامع لمن يعيشون هذا الحين والزمان [ ولنن أخرنا عنهم العذاب إلى أمة معدودة ليقولن مايجسه ] (١٦٠) ...

وأخيرا ، يطلق هذا المصطلح ـ « الأمة » ـ على « المُلْك » ، كرباط
 سياسي يجمع الرعية برباط الدولة ..

وعلى هذا الدرب سار [ معجم ألفاظ القرآن الكريم ] ، بعد مانظر في المواضع التي ورد فيها مصطلح « الأمة » بآيات القرآن ، فقال عن « الأمة » : إنها «كل جاعة يجمعهم أمر ما ، وجمعها : أمم . والأمة : الدين ..

<sup>(</sup>١٣) النحل ١٢٠ .

<sup>(</sup>١٤) حديث مروى عن الرسول ــ صلى الله عليه وسلم ــ .

<sup>(</sup>١٥)الزخرف: ٢٣.

<sup>(</sup>١٦) هرد : ۸ ـ

والحين .. الذكريم قد جاء معناه فيها دالا على الجاعة من الناس ال.. بينا جاء بالقرآن الكريم قد جاء معناه فيها دالا على الجاعة من الناس الله .. بينا جاء في موضعين بمعنى الدين الله .. وبمعنى القدوة ومَعلّم الحير افي موضع واحد .. فوسى ، عليه السلام ، عندما ورد ماء مدين [ وجد عليه أمة من الناس يسقون ] (١٧١ ) .. فهم جاعة جامعها طلب السقاية من ماء مدين .. [ ومن ذريتنا أمة مسلمة لك ] (١٨١ ) جامعها إسلام الوجه لله .. [ ولتكن منكم أمة يدعون إلى الخير ويأمرون بالمعروف وينهون عن المنكر ] (١٩١ ) .. جامعها التواصى بالحق والصبر على مكاره الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر .. [ وما من دابة في الأرض ولا طائر بطير بجناحيه الأ أمم أمثالكم ] (٢٠١ ) .. والجامع في كل منها النظام والاشتراك في تمط الحلقة وظرائق المعيش .. الخ .. الخ ..

ولقد كانت السنة النبوية الشريفة الردف الذي سار على نهج القرآن الكريم في استخدام هذا المصطلح - مصطلح « الأمة » - قاصدا به ذات القصد وواضعا فيه ذات المضمون .. ففيها نجد أحاديث الرسول - صلى الله عليه وسلم - : « إن أمتى لاتجتمع على ضلالة » (٢١) .. وجامعها رباط الإجابة للدعوة المحمدية .. و « صنفان من أمتى ليس لها في الإسلام نصيب : المرجئة والقدرية » (٢٢) .. فالعصيان لم يخرج أهله من جامع الأمة .. و : « لاتزال طائفة من أمتى قوامة على أمر الله ، لايضرها من خالفها » (٢١) .. فكونها حزبا متميزا لم يخرجها عن جامعة الأمة .. و : « النمل أمة من الأمم » (٤١) .. فمونها حزبا متميزا لم يخرجها عن جامعة الأمة .. و : « النمل أمة من الأمم » (٤١) ..

<sup>(</sup>۱۸) البقرة: ۱۲۸ (۲۲) رواه الترمذي .

<sup>(</sup>۱۹) آل عمران : ۱۰۴ . . . . (۲۳) رواه ابن ماجة

<sup>(</sup>۲۰) الأنعام : ۳۸ 🐪 💮 (۲۶) رواه مسلم

و « لولا أن الكلاب أمة من الأمم لأمرت بقتلها » (٢٠٠ .. فهي جاعة ، أي أمة .. الخ .. الخ ..

فهى ، إذن ، الجاعة .. أية جاعة يربطها أى رباط جامع هى «أمة » ، دونما ضبط أو تحديد لروابط بعينها ، أو لعدد محدد من هذه الروابط الجامعة ..

ذلك هو المضمون الذي اجتمعت عليه أصول العربية ، وساد في حضارتنا الإسلامية .

فهل أهذه «المرونة » التي رفضت التحديد والتقييد ، والتي تركت الباب مفتوحا للروابط المضافة إلى الجهاعة ، وكذلك لحدود الجهاعة ذانها .. هل أهذا النهج المتميز وهذه الخصوصية العربية الإسلامية دلالة حضارية في ميدان المايز الحضاري والخصوصيات القومية يمكن رصدها عندما تكون المقارنة بين الأمم والحضارات ؟!.. وهل في ذلك مايلتي ضوءا على أمر ذي بال في مفهوم الأمة » بحضارتنا العربية الإسلامية ؟!.. على النحو الذي يكون شاهدا صادقا على « وحدة الأمة الإسلامية » ؟؟...... لننظر...

Ø 0 0

أمة تنحو نحو العالمية :

فى الحضارة الغربية ، ساد مصطلح ، الأمة ،، فى مرحلة تبلورت فيها القوميات ، على أنقاض الرابطة اللاهوتية المسيحية الجامعة .. فكان الاستقلال

<sup>(</sup> ٢٥ ) رواه أبو داود والترمذي والنسائي وابن ماجة والدارمي وابن حنيل .

والانسلاخ هو طابع المرحلة ، ثم كان الطابع الصراعي الذي تولد من تناقضات المصالح الرأسمالية عاملا هاما في تأجيج العصبية القومية ، فكان البحث ، في إطار الفكر القومي الغربي ، عن الفواصل وعوامل التهايز بين الأمم والقوميات ، فرأينا الضبط والتحديد للسهات والشروط الجامعة المانعة في تعريف « الأمة » اذكاء لروح التميز ، الذي صار بوتقة لإبراز « المغايرة » القومية ، وشحنا للوجدان القومي كي يدفع كل أمة إلى الغلبة في حلبة الصراع على المصالح والأقاليم ، داخل أوربا أولا ، وخارجها بعد ذلك ، إن في العالم الجديد أو القديم ، طلبا لمصادر الثروة ، والأيدى العاملة الرخيصة ، وتحقيقا للهيمنة والاحتواء ...

تلك كانت ملابسات الصياغة والتحديد لمضمون مصطلح « الأمة » في الفكر القومي للحضارة الغربية . .

ولما كانت ملابسات صياغة مضمون هذا المصطلح فى حضارتنا العربية الإسلامية مغايرة تمام المغايرة ومخالفة كل الاختلاف لتلك الملابسات الغربية ، بل وعلى النقيض منها ... فلقد تميز عندنا هذا المفهوم والمضمون لمصطلح الأمة » تميزا كبيرا ..

فالطور العربي الإسلامي لحضارتنا ، الذي تبلور على أرض أمتنا بعد الإسلام ، والذي تعيشه هذه الأمة ، كامتداد متطور لمواريثها الحضارية والفكرية التي سبقت ظهور الإسلام .. هذا الطور العربي الإسلامي لم يكن طور انسلاخ عن رباط أشمل ، ولااستقلال عن كيان أكبر ، ولا بحث عن العوامل المميزة ، والفواصل والحواجز .. وإنما كان على العكس من ذلك ، طور جمع وتأليف للفكر الحي المتوقد الذي جاء به الإسلام مع المواريث

الفكرية والحضارية التي وجدها العرب المسلمون في البلاد التي دخلت في عالم الإسلام .. وللجاعة العربية المسلمة التي انطلقت من شبه الجزيرة مع الشعوب الني توحدت في إطار الدولة العربية الإسلامية الجامعة .. فلم يكن هم هذه الحضارة ، وجماعتها البشرية ــ ومن ثم لغتها العربية ــ البحث عن مايميز ويحدد ويفصل ، طلبا للاستقلال القومي عن كيان أوسع ورابطة أشمل ، وإنما كان همها هو البحث عن عوامل التأليف لأمة أكبر وجامعة أشمل وحضارة أوسع .. ولذلك، فلقد وقفت هذه الحضارة ـ ولغنها العربية ـ بمضمون ومفهوم « الأمة » عند مضمون الرباط الجامع للجهاعة ، أيا كان هذا الرباط ، وذلك حتى يظل الباب مفتوحا للتأليف والاستيعاب ، وحتى تمتد مساحة تأثير وفعالية ٥ النواة الإسلاميَّة ، فتشمل دائرة حضارتها كل الجاعات التي تدخل دائرة حضارة الإسلام ، حتى ولو لم تتدين بدين الإسلام .. ولقد دعم من هذا التوجه : عالمية الرسالة الإسلامية ، وأثمية العقيدة في الدين الإسلامي . . وأيضًا كونها الرسالة الحاتمة ، التي جاءت لتستوعب ميراث الماضي ــ بالإحياء والتجديد \_ ولتصوغ منه \_ بمعايير الإسلام \_ حضارة مستقبلية ، ذات نزوع عالمي ، لاتنكر التمايزات بين الحاعات البشرية ، ولاتحاربها ، ولكنها تهذب شذوذها ، لتوظف التعددية القومية في بلورة وإنماء وتطوير حضارة ذات نزوع عالمي .. لهذا كان وقوف هذه الأمة عند الحد الأدني من الروابط في مضمون الأمة ، ومفهومها ، طلبا للحركة ، ونزوعا للامتداد ، وتوجها للتأليف ، ورفضا لعصبية الانغلاق وتعصب الاستعلاء على غيرها من الحاعات والأمم والحضارات

لقد كان توجهها للامتداد الاندماجي ، لا للاستقلال الانفصالي ، وكان اجتماعها على أن ه تَحَقُّقُها ، إنما هو مهمة دائمة ومستمرة ، لا بالمسخ والنسخ

للمواريث والقسمات الحضارية الأخرى \_ كما حاولت وتحاول ذلك الحضارة الغربية مع غيرها من الحضارات \_ وإنما بالإحياء والتجديد والتحديد والاستلهام من المواريث والاستيعاب لما هو قابل وصالح للإحياء والتجديد والاستلهام من المواريث الفكرية والحضارية على اختلاف مواطنها وميادينها وألوانها ..

إنه منطق متميز .. وتوجه متميز ، أثمر هذا التميز لمفهوم « الأمة » في حضارتنا العربية الإسلامية عنه في غيرها من الحضارات .. وعنه في الحضارة الغربية على وجه الخصوص ..

• فتى قريش ، بمكة ، نزل الوحى الإلهى على المصطفى محمد بن عبد الله \_ صلى الله عليه وسلم \_ برسالة الإسلام .. فكانت اللتوحيد الدينى الإسلامي \_ الذي بلغ الذروة في نقاء التنزيه والقمة في التجريد \_ كانت لهذا التوحيد الدينى ا آثاره العظمى في التوحيد هوية الجاعة البشرية العربية ، التي كانت الوثنية المتعددة تجسد وترمز إلى تشرذمها وتمزقها القبلى في الجاهلية .. وذلك دون أن تعنى هذه الجاهعة القومية العربية اسيادة قريش ، ولا تجاهل التمايزات القبلية أو القفز على واقعها .. وإنما كانت هذه الظاهرة التوحيدية الوليدة التأليفا اللقبائل المتميزة ، و الوحدة الاتنكر الظاهرة التوحيدية الوليدة التأليفا القبائل المتميزة ، و الوحدة الاتنكر التعددية الدينة الوليدة التلف من معجزات الإسلام التي أبدعها الله ، التعددية الوليدة الإسلامي الجديد [ وألقف بين قلومهم ، لو أنفقت ما في الأرض جميعا ما ألفت بين قلومهم ولكن الله ألف بينهم ، إنه عزيز حكيم ا (٢١) ...

ولم يقف هذا الوليد الحضارى بنطاق الأمة ومفهومها عند حدود

<sup>(</sup>٢٦) الأنفال : ٦٣

« القبائل العربية » ، فلقد كانت مرحلة تجاوزها التأثير التوحيدى ، الذى بدأ من قريش ، مستعينا بها على إنجاز أكبر فى دائرة أوسع ، هى دائرة وحدة القبائل » و « الشعوب » .. فكما أنجز الإسلام وحدة القبائل ، دونما إنكار لنمايزها ، توجه إلى إنجاز وحدة « القبائل » و « الشعوب » ، بمعيار « التأليف » وفى إطار « التعارف » ، الذى لايلغى النمايز ، ولايقفز على الحصوصيات ، وإن أتاح الفرص وخلق الأطر للتفاعل والتوحيد .. فع التعددية تكون وحدة الأمة الطامحة إلى الامتداد الطوعى [ يأيها الناس إنا خلقناكم من ذكر وأنثى وجعلناكم شعوبا وقبائل لتعارفوا ، إن أكرمكم عند الله أتفاكم ، إن الله عليم خبير ] (۱۲۷) .. فالاتجاه إلى الأمة العالمية ، لاينكر أن التعددية هى سنة من سنن الله فى الكون والخليقة .. [ ومن آياته خلق السموات والأرض واختلاف ألستكم وألوانكم ، إن فى ذلك لآيات للعالمين ] (۱۲۷) ..

إنها أمة 1 دائمة التَّحقُّق 1 . . بل إن ديمومة هذا التَّحقُّق ـ عمقا واتساعا ـ . . هو معيار حيويتها ونهوضها برسالتها العالمية والخالدة التي أرادها لها الله ! . .

ولذلك ، فلقد وازنت هذه الأمة ، وهي تحقق امتدادها وتبلور حضارتها بين ه الخاص ، و ه العام ، . فكما أنجزت ، وحدة ، القبائل ، دون إلغاء للقبيلة ، وإنما بجعلها لبنة في بناء أشمل ، هو بناء الأمة الجديد وذلك بعد أن كانت كيانا مستقلا تماما ومستعصيا على الترويض . . كذلك وجدناها تقيم - بواسطة ، التعارف ، - الذي هو التفاعل الطوعي - رباطا جامعا بين القبائل ، و ، الشعوب ، ، حتى لقد احتضن محيطها الجامع ، كأمة وحضارة ، ، الجزر القومية ، ، فجمعها جميعا مجيوط الحضارة الإسلامية ،

<sup>(</sup>۲۷) الحجرات : ۱۳ . (۲۸) الروم : ۲۲ .

دون أن ينكر عليها التمايز القومى المبرأ من العصبية العرقية وضيق الأفق الجنسى .. فعرف مفهوم الأمة ، فى فكرنا الحضارى ، وفى تجربتنا التاريخية وميراثنا الاجتماعى الدوائر التي تبدأ من (الفرد الله الأسرة ال أو القبيلة والعشيرة إلى (الشعب ، إلى (الأمة » للعنى القومى - إلى (الجامعة الإسلامية » .. مع السعى الحثيث إلى تعميق الرباط الجامع .. وإلى مد نطاقه إلى أفق جديد . . بل لقد مدت الدائرة الإسلامية مع الدائرة الإنسانية الخيوط والعلائق والأسباب ..

لقد كان و الإسلام » \_ الدين \_ وكانت و الجاعة العربية الإسلامية » \_ كأمة \_ وكانت و الحضارة العربية الإسلامية » \_ كإبداع تزامل في صنعه : الوحى الديني وعلومه مع المواريث الفكرية والحضارية لشعوب البلاد التي دخلت عالم الإسلام \_ وكانت و الدولة » كأداة للدين والحضارة \_ . كان جميع ذلك ، في مسيرتنا الحضارية وتجربتنا التاريخية وممارساتنا الاجتماعية أشبه مايكون بالدوائر الدائمة الاتساع ، حركها ذلك المصطفى ، محمد بن عبد الله \_ عليه الصلاة والسلام \_ منذ أن أتاه وحي ربه قائلا : [ اقرأ باسم ربك الذي خلق . خلق الإنسان من علق ، اقرأ وربك الأكرم . الذي علم بالقلم . علم الإنسان مالم يعلم ] (٢٩) . .

فني « الدين » .. بدأ الرسول \_ صلى الله عليه وسلم \_ فجعل « أمة الدعوة » الأقربين من عشيرته .. [ وأنذر عشيرتك الأقربين ] (٣٠) .. ثم عمم الدعوة على نحو جعل نطاق « أمة الدعوة » كل القوم والعشيرة \_ وهم « الجاعة الدعوة على خو جعل نطاق « أمة الدعوة » كل القوم والعشيرة \_ وهم « الجاعة الدعوة على خو جعل نطاق « أمة الدعوة » كل القوم والعشيرة \_ وهم « الجاعة الدعوة على أمة الدعوة » كل القوم والعشيرة \_ وهم « الجاعة الدعوة » كل القوم والعشيرة \_ وهم « الجاعة الدعوة » كل القوم والعشيرة \_ وهم « الجاعة الدعوة » كل القوم والعشيرة \_ وهم « الجاعة الدعوة » كل القوم والعشيرة \_ وهم « الجاعة الدعوة » الدعوة » كل القوم والعشيرة \_ وهم « الجاعة بدعوة » و العرب و الدعوة » الدعوة » و الدعوة » و العرب و الدعوة » الدعوة » و الدعوة » و

<sup>(</sup>٢٩) العلق : ١ ـ ٥ .

<sup>(</sup>٣٠) الشعراء: ٢١٤ .

الذين تربط بعضهم ببعض روابط دم أو نسب أو اجتماع . . « (٣١) . .

ولقد حدّث الله ، سبحانه وتعالى ، هذه الأمة عن خصوصيتها القومية التي تميزها ، بالمجد وبالمسئولية \_ معا \_ في إطار هذه الدعوة العالمية ، فقال لها عن القرآن الكريم ، عبر خطابه لنبيه ، عليه الصلاة والسلام : [ فاستمسك بالذي أوحى إليك إنك على صراط مستقيم . وإنه لذكر لك ولقومك وسوف تُسألون ] (٣٢) . وفي ذات الوقت كان حديثه القرآني عن عالمية الدعوة . فحمد \_ صلى الله عليه وسلم \_ رسول الله إلى العالمين [ وما أرسلناك إلا رحمة للعالمين ] (٣٠) . . [ تبارك الذي نزّل الفرقان على عبده ليكون للعالمين نذيرا ] (٢٠) . . وقرآنه الكريم موجه إلى العالمين [ قل لا أسألكم عليه أجرا إن نذيرا ] (٢٠) . . [ وما هو بقول شيطان رجيم . فأين تذهبون . إن هو إلا ذكر للعالمين ] (٣٠) . . [ وما هو بقول شيطان رجيم . فأين تذهبون . إن هو إلا ذكر للعالمين ] (٢٠) . . [ وما هو بقول شيطان رجيم . فأين تذهبون . إن هو إلا ذكر

وفى الحديث النبوى الشريف يتحدث الرسول\_ صلى الله عليه وسلم\_ عن اختصاص رسالته بالعالمية ، فيقول : « أُعطيت خمسا لم يُعطهن أحد قبلى : كان النبي يُبعث إلى قومه خاصة ، ويُعثتُ إلى كل أحمر وأسود . وأُحِلَّت لى الغنائم ، ولم تحلّ لأحد قبلى . وجُعلَت لى الأرض طيبة طهورا ومسجداً ، فأيما رجل أدركته

(٣٢) الزخرف: ٤٤ ، ٤٤ .

(۳۳) الأنبياء : ۱۰۷ (۳۳) پوسف : ۱۰۶ (۳۳) النبياء : ۱۰۶ (۳۲) الشرقان : ۱ (۳۷) الشرقان : ۱ (۳۷) الشرقان : ۱ (۳۷)

(٣٥) الأتعام : ٩٠ .

<sup>(</sup>٣١) [معجم ألفاظ القرآن الكريم] وضع : مجمع اللغة العربية ، بالقاهرة . طبعة القاهرة سنة ١٩٧٠ م .

الصلاة صلى حيث كان . ونُصرتُ بالرعب بين يدى مسيرة شهر . وأعطيتُ الشفاعة » (٢٨) .

فشرف العرب في الإسلام ، الذي تمثل في اصطفائهم \_ كجاعة \_ أمة \_ لحمل رسالته إلى العالمين . يزامل عالمية الدعوة ، ولا يحتكرها . . إنه الاتساق مع المفهوم العربي الإسلامي المتميز لمصطلح « الأمة » ونطاقها الذي لا تعرف آفاقه الحدود ! . .

وق « الدولة » .. كانت البداية « عربية » ـ بالمعيار القومى العربي ـ ... ثم انداحت دائرة الدولة وبنية تكوينها لتستشرف « العالمية » ، التي صنعت ثوبها من نسيج سداه « العروبة الحضارية » ولحمته » الإسلام الحضارى » ؟!.. ضانعة ذلك المزيج الحضارى الجديد والفريد ! ..

لقد تأسست دولة المدينة ، التي أقامها المسلمون الأوائل تحت قيادة النبي \_ عليه الصلاة والسلام \_ وقق معيار « العروية الحضارية » . . ووجدنا « دستورها » \_ الذي اشتهر في التاريخ ومصادره به « الصحيفة » وبه الكتاب » \_ يعدد « اللبنات » التي كوّنت بناء الرعية في هذه الدولة ، فإذا هي جميعا « قبائل عربية » . . وفي هذا « الدستور » وجدنا التمبيز بين « أمة الدين » و « أمة السياسة » كما وجدنا الربط بينها . فالوحدة قائمة على التمايز . . القبائل تتوحد في الأمة . والعرب المؤمنون \_ من المهاجرين والأنصار - هم « أمة الدين » . وهم مع القطاعات العربية المتهودة من قبائل المدينة يكونون « أمة واحدة » . أمة السياسة والقومية . فالمسلمون » نواة » ، منها تبدأ داثرة الدولة ، لتنداح شاملة العرب المتهودين ، استشرافا لدائرة منها تبدأ داثرة الدولة ، لتنداح شاملة العرب المتهودين ، استشرافا لدائرة

<sup>(</sup>٣٨) رواه البخاري ومسلم والترمذي والدارمي وابن حنيل

أوسع .. داثرة الشعوب الأخرى والقوميات الأخرى .. وعن هذه الحقيقة حول مفهوم الأمة فى الدولة العربية الإسلامية الأولى يقول « دستور « دولة المدينة :

ه هذا كتاب من محمد النبي [ رسول الله ] بين المؤمنين والمسلمين من قريش و [أهل] يثرب ، ومن تبعهم فلحق بهم وجاهد معهم . أنهم أمة واحدة من دون الناس. وأنه من تبعنا من يهود فإن له النصر والأسوة غير مظلومين ولامُّتناصَر عليهم .. وأن اليهود ينفقون مع المؤمنين ماداموا محاربين . وأن يهود بني عوف أمة مع المؤمنين ، لليهود دينهم وللمسلمين دينهم ... وأن ليهود بني النجار .. وبني الحارث .. وبني ساعدة .. وبني جُشم .. وبني الأوس .. وبني ثعلبة .. وبني الشَّطَّيْبَة مثل ماليهود بني عوف .. وجفنة بطن من ثعلبة كأنفسهم .. وموالى ثعلبة كأنفسهم .. وأن بطانة يهود كأنفسهم .. وأن على اليهود نفقتهم ، وعلى المسلمين نفقتهم ، وأن بينهم النصر على من حارب أهل هذه الصحيفة ، وأن بينهم النصح والنصيحة والبر دون الإثم ... وأن بينهم النصر على من دهم يثرب. وإذا دُعُوا إلى صلح يصالحونه ويلبسونه فإنهم يصالحونه ويلبسونه، وأنهم إذا دُعُوا إلى مثل ذلك فإنه لهم على المؤمنين ، إلا من حارب في الدين . وعلى كل أناس حصتهم من جانبهم الذي قِبَلَهِم . وأن يهود الأوس مواليهم وأنفسهم على مثل ما لأهل هذه الصحيفة مع البر المحض من أهل هذه الصحيفة ... ا (٢٩)

فبعد أن عدد « الدستور» ـ وهو يحصر لبنات الأمة والرعية السياسية

<sup>(</sup>٣٩) (مجموعة الوثائق السياسية للعهد النبوى والحلافة الراشدة) ص ١٥ ــ ٢١ . جمعها وحققها : د.
حمد حميد الله الحيدر آبادى . طبعة القاهرة سنة ١٩٥٦م .

للدولة \_ القبائل العربية التي آمنت بالإسلام \_ من المهاجرين والأنصار \_ ومن لحق جم وجاهد معهم .. ذكر أنهم أمة الدين \_ « أمة واحدة من دون الناس » .. بعد ذلك شرع فعدد القطاعات المتهودة من القبائل العربية بالمدينة .. أى اليهود العرب \_ الأميين \_ لا العبرانيين \_ [ ومنهم أميون لا يعلمون الكتاب إلا أمانى وإن هم إلا يظنون ] ( \* أ ) .. وجعل لهؤلاء العرب المتهودين \_ مع بطانتهم ومواليهم \_ كامل الحقوق والواجبات المقررة للمواطنة فى الدولة الجديدة ، مقررا أنهم « أمة مع المؤمنين » .. فالأمة هنا \_ الجاعة \_ ومنذ هذا التاريخ المبكر فى مسيرة الإسلام لم تقف حدود « الأمة \_ الجاعة \_ وعند هذا « أمة الدين » ، وإنما تجاوزتها ، دون أن تسقطها .. لقد انداحت الدائرة ، دون أن تهمل المركز أو تتخلى عنه بأى حال من الأحوال .. فالمنطلق قائم دون أن تهمل المركز أو تتخلى عنه بأى حال من الأحوال .. فالمنطلق قائم دون أن المتشراف للآفاق الأوسع والأبعد دائم ، لأنها أمة وفاعل وقائد ، والاستشراف للآفاق الأوسع والأبعد دائم ، لأنها أمة الاستيعاب والإضافة والاستلهام والتمثل ، وليست أمة الانسلاخ والتشرذم والحدود والسدود والتعصب والعدوان على الأغيار .

ولقد فهم البعض ـ بالخطأ أو بسوه القصد ـ أن ملحدث من صراع بين دولة المدينة وبين اليهود العبرانيين ، سكان الواحات الزراعية من حول يثرب ، وهو الصراع الذي انتهى بإجلاتهم عن مواقعهم ، فهم البعض أن هذا الحدث قد مثل تراجعا إسلاميا عن هذا المفهوم المرن والمتميز ١ للأمة ١١ ، إذ عادت أمة للدين فقط ، ووقفت حدودها عند المؤمنين والمسلمين دون سواهم .. فقال هذا البعض : ١ .. إن الصبغة السياسية الغالبة في هذه الأمة الجديدة إنما كانت مؤقنة فلم يكد محمد يحس أن مركزه قد توطد في المدينة ،

 <sup>(</sup>٤٠) البقرة : ٧٨.

ويرى انتصاره فى حروبه مع كفار مكة ، حتى استطاع أن يُخرج من جماعته السياسية الدينية أهل المدينة (خصوصا اليهود) الذين لم يعتنقوا الدين الذى جاء به ، وبمرور الزمن صارت أمته تتألف من المسلمين وحدهم ، وصار يعتبر المسلمين أمة ، ويؤكد صفاتهم الخُلُقية والدينية ، ويعتبرهم غير أهل الكتاب الذين كان محالفا لهم ..» ((3)

ومكن الحطأ في هذا الفهم هو الحلط بن ه البهود العرب ، الذين عدد دستور-دولة المدينة قبائلهم ، وكلها قبائل عربية صريحة النسب العربي (٢٠٠) ، وبين القبائل ه البهودية العبرانية ، والتي لم يأت لها ذكر في هذا الدستور فالأولون كانوا عربا ، وكونوا مع العرب المؤمنين بالإسلام دولة عربية قومية ، أمنها - جاعنها - عربية متعددة الأديان .. والآخرون - من أمثال بني النضير وبني قينقاع وبني قريظة - ولم يرد لهم ذكر في هذا الدستور - كانوا عبرانيين ، قام بينهم وبين دولة المدينة حلف - يختلف عن علاقة المواطنة - فلم انقضوه قاتلهم النبي - صلى الله عليه وسلم - وانتهى الصراع معهم بالإجلاء ... أما القطاعات العربية المنهودة ، التي كونت جزءا أصيلا من ه أمة السياسة ، فلقد اعتنقوا الإسلام ، ودخلوا ، من شم ، في أمة الدين والسياسة معا ... فلقد اعتنقوا الإسلام ، ودخلوا ، من شم ، في أمة الدين والسياسة معا ...

ثم ، إن معيار العروبة الذي حكم إطار الأمة ومضمونها ومفهومها ، كان هو الآخر معيارا مرنا ، ومستقبليا ، وسبيلا إلى التوسع فى الإطار . واستمرار الاستيعاب لأقوام آخرين .. فقبل الإسلام كانت المعايير العرقية والقبلية هي السائدة فى تحديد أفق «العروبة » ومفهومها .. فجاء الإسلام

<sup>(11) [</sup> دائرة المعارف الإصلامية ] مادة وأمة ؛ تحرير : رياريه R.Paret .

<sup>(</sup>٤٣) [معجم القبائل العربية القديمة والحديثة] لعمر رضا كحالة . طبعة دمشق سنة ١٩٦٨ م

ليرفضها .. وعنها قال الرسول ـ صلى الله عليه وسلم ـ : « دعوها فإنها منتنة » (<sup>42)</sup> ... ومضى يعلم أصحابه ، رضى الله عنهم ، أن حب الإنسان لقومه مطلوب ، لكن العصبية الظالمة هي المرفوضة ... وعندما سأله الصحابي واثلة بن الأسقع :

« ـ يارسول الله ، أمن العصبية أن يجب الرجل قومه ؟ » .
 أجابه ـ صلى الله عليه وسلم ـ :

« ـ لا ، ولكن من العصبية أن ينصر الرجل قومه على الظلم " (٤٤)

وبدلا من هذه العصبية الجاهلية ، وبديلا عن الإطار العرق والقبلى للعروبة الجاهلية ، أرسى الإسلام للعروبة مفهوما حضاريا ، وحدد لأمتها معيارا فكريا وثقافيا .. فخطب النبى – صلى الله عليه وسلم – فى الناس ، عندما بلغه أن منهم من ينكر على الذين لم ينحدروا من أصلاب عربية – مثل بلال الحبشى ، وصهيب الرومى ، وسلمان الفارسى – رغم بلوغهم فى الاستعراب درجة الفقه للقرآن العربي المعجز ، والوعى بمرامى أسراره البلاغية ، ورغم أنهم قد محضوا ولاءهم للعروبة ، وأخلصوا انتماءهم لجتمعها الإسلامى – عندما أنكر البعض عروبة الذين استعربوا حضاريا وفكريا وولاء وانتماء ، أبصر الرسول – صلى الله عليه وسلم – أنه بإزاء المفهوم وفكريا وولاء وانتماء ، أبصر الرسول – صلى الله عليه وسلم – أنه بإزاء المفهوم الجاهلي للعروبة ، فغضب ، ودعا الناس وخطبهم فقال : ١١ ... أيها الناس ... ليست العربية فهو عربي .. الهي اللهان ، فن عكلم العربية فهو عربي .. الها العربية فهو عربي .. القراد العربية فهو عربي .. الها العربية في اللها العربية العربية القرائ العربية العربي

<sup>(\$1)</sup> رواه البخاري والتُرمذي . (\$1) رواه ابن ماجة وابن حنبل

<sup>(</sup>٤٥) [تهذیب تاریخ ابن عساکر] جـ ۲ ص ۱۹۸ . طبعة دمشق .

فنذ ذلك التاريخ ، ووفقا لهذا المعيار الحضارى والثقافى الذى حدده الإسلام وللعروبة ، اتسعت دائرة الأمة العربية والجاعة العربية ، لتضم وعلى قدم المساواة - كل الذين تعربوا بالفكر والحضارة والانتماء والولاء ، مع الذين انحدروا من أصلاب عربية صريحة .. فكما انفتح معيار الأمة ومفهومها ليضم العرب من غير المسلمين ، انفتح ، كذلك ، ليضم عرب الحضارة والثقافة ، من ذوى الأصول العرقية غير العربية .

وإعالا لهذا المعيار الحضارى الذي يفتح أبواب " الأمة " ويوسع دائرة الجاعة ، نهضت " الدولة " بتنظيم اجتاعى دبحت به " الموالى " - أرقاء الأمس الذين حررهم الإسلام - في القبائل التي كانوا فيها أرقاء .. فلقد كانت القبيلة - مثلها مثل الأسرة - اللبنة الأولى في كيان الأمة .. فبعد أن كانت حدودها مقصورة على صرحاء النسب العربي ، غدت تضم الموالى أيضا .. أي أن دائرة القبيلة ومعيارها لم يعد ، هو الآخر ، عرقيا بحتا ! .. ولهذا التنظيم الاجتاعي سن الرسول - صلى الله عليه وسلم - القوانين ، في صورة أحاديث ، من مثل : " مولى القوم منهم "(١٤) .. و " الولاء لحمة كلحمة النسب "(١٤) .. فلم تعد أرحام الولادة النسبية هي فقط أرحام الجنس والعرق ، وإنما غدت العروبة الحضارية والفكرية والثقافية رحا جديدا تولد منه الأمة والجاعة ميلادا جديدا وفق هذا المعيار الحضاري الجديد ! ...

وبعد عصر الرسول \_ صلى الله عليه وسلم \_ انتقلت الدولة بإطار الأمة ومفهومها \_ وفقا لمنهاجه الإسلامي \_ إلى أفق جديد .. فالمد الذي بدأ من

<sup>(</sup>٤٦) رواه البخاري .

<sup>(</sup>٤٧) رواه أبو داود والدارمي ـ

قريش ، فألف بين القبائل على اختلاف دينها ، ودمج فيها كل من استعرب حضاريا ، على اختلاف أصولهم العرقية .. هذا المد قد امتد ، بالفتوحات الإسلامية ، إلى ماهو أبعد من القبائل ، عندما ضمت الدولة « الشعوب » من أهل العراق وفارس والشام ومصر وغيرها من البلاد المتحضرة ، التي تجاوزت طور البداوة فكان سكانها « شعوبا » لا « قبائل » .. فبدأت مرحلة جديدة ونطاق جديد في مفهوم الأمة ، اتخذت الدولة له المعيار القرآئي ، معيار « التعارف » ، الذي يعنى التفاعل القائم في إطار الوحدة التي لاتنكر ولاتتجاهل التهايزات ..

وعندما نجم قرن الشعوبية ، التي تُحقّر كل ماهو عربي ، لتصل بالعداء الظاهر للعروبة إلى هدف مستور هو الكيد للإسلام ... وعندما استفزت الشعوبية واستنفرت العصبية القبلية العربية ، على عهد الدولة الأموية .. وجدنا عقلاء الأمة ومفكريها ينهضون لإحياء النهج الإسلامي التأليق ، فيكتبون \_ بل ويفردون المؤلفات \_ لتذكير الناس بالمعيار الحضاري لمفهوم الأمة ، والأفق الفكري والثقافي غير المحدد لإطار الجاعة ... وكان الجاحظ ، أبو عثان عمرو بن بحر [ ١٦٣ - ٢٥٥هـ - ٢٨٠ - ٢٥٩م] في مقدمة الذين أبدعوا في هذا الميدان ، فوجدناه يفرد هذا الغرض بعض كتبه ، وفي مقدمة أبدعوا في هذا الميدان ، فوجدناه يفرد هذا الغرض بعض كتبه ، وفي مقدمة أحدها يعلن عن هذه المهمة فيقول : ١ ... وكتابنا هذا إنما تكلفناه لنؤلف أحدها يعلن عن هذه المهمة ، ولنزيد الألفة إن كانت مؤتلفة ، ولنخبر عن أتفاقي أسبابهم لتجتمع كلمتهم ، ولتسلم صدورهم ، وليعرف من كان لايعرف منهم موضع التفاوت في النسب ، وكم مقدار الخلاف في الحسب ، فلا يغير بعضهم مغير ، ولايفسده عدو بأباطيل مجوهة ، وشهات مزورة ، فإن المنافق العلم ، والعدو ذا الكيد العظيم ، قد يصور لهم الباطل في صورة الحق ،

ويلبس الإضاعة في ثياب الحزم ؟!..، (١٨)

ثم يمضى الجاحظ فيذكّر أطراف النزاع بالمعيار الحضارى للعروبة والمفهوم المتفتح وغير العرقى أو المغلق للأمة والحاعة ، وكيف أن اختلاف النسب بين القحطانيين والعدنانيين لم يحل دون اندماجهم في الأمة الواحدة كل الاندماج عندما وحدتهم الحضارة والثقافة واللغة والشهائل ، على حين أن وحدة النسب بين العدنانيين ـ أبناء إسماعيل ، عليه السلام ـ وبين الغبرانيين ـ أبناء أخيه إسحاق، عليه السلام\_ لم تجعلها أمة واحدة، وذلك لاختلاف الفكر والثقافة واللغة والشائل أى الحضارة .... ففي الفكر الإسلامي ، ذى الطابع والنزوع العالمي، والمفتوح لاستيعاب الموروث القديم والإبداع الجديد ، تتمثل رحم جديدة ستظل دائمة الولادة لآفاق جديدة تتسع بها دائرة الأمة ، ويرحب بها مفهومها كلما امتدت بأهلها البصائر والأبصار إلى الجديد من الآفاق ... يمضى الجاحظ ليتحدث عن هذه الحقائق في مفهوم الأمة ، فيقول : ﴿ إِنَّ العربِ قد جعلت إسماعيل \_ وهو ابن أعجميين \_ [ إبراهيم وهاجر] \_ عربيا ، لأن الله فتق لهاته (٢٩) بالعربية المبينة ، ثم فطره على الفصاحة ، وسلخ طباعه من طباع العجم ... وسواه تلك التسوية ، وصاغه تلك الصياغة ، ثم حباه من طبائعهم ومنحه من أخلاقهم وشمائلهم . وطبعه من كرمهم وأنفتهم وهممهم على أكرمها ... فكان أحق بذلك النسب، وأولى بشرف ذلك الحسب ... وإن العرب لما كانت واحدة ، فاستووا في التربية ، وفي اللغة ، والشائل ، والهمة ، وفي الأنف والحمية . وفي الأخلاق والسجية ، فسُبكوا سبكا واحدا ، وكان القالب واحدا .

<sup>(</sup>٤٨) [رسائل الجاحظ ] جـ١ ص٢٩ . تحقيق الأستاذ عبد السلام هارون . طبعة القاهرة سنة ١٩٦٤ م \_ (٤٩) اللهاة : جزء من أقصى سقف الفم ، مشرف على الحلق .

تشابهت الأجزاء وتناسبت الأخلاط. وحين صار ذلك أشد تشابها في باب الأعم والأخص، وفي باب الوفاق والمباينة من بعض ذوى الأرحام، جرى عليهم حكم الاتفاق في الحسب، وصارت هذه الأسباب ولادة أخرى، حتى تناكحوا عليها وتصاهروا من أجلها، وامتنعت عدنان قاطبة من مناكحة بني إسحاق، وهو أخو إسماعيل، وجادوا بذلك في جميع الدهر، لبني قحطان ... إن هذه المعانى قد قامت عندهم مقام الولادة والأرحام الماسة ... ان هذه المعانى قد قامت عندهم مقام الولادة والأرحام الماسة ... ان هذه المعانى قد قامت عندهم مقام الولادة والأرحام الماسة ... ان هذه المعانى قد قامت عندهم مقام الولادة والأرحام الماسة ... الله الماسة ... الماس

هكذا رحب مفهوم الأمة واتسع أفق معيارها ، وانفتح واسعا باب استيعابها للقديم والجديد ، فانداحت دائرتها في «الدين » وفي «الدولة » ، مؤكدة ، دائما وأبدا ، أهليتها لتكون «الأمة الأممية » ، التي تستوعب المواريث الحضارية القديمة ، بالإحياء والتجديد والتمثل ، لتهيمن عليها بتحويلها إلى غذاء ومصدر قوة لحويتها المتميزة ، ولتحتضن الجاعات التي تدخل إلى دائرة الإسلام ـ الدين أو الحضارة ـ فتمد بهذا الاحتضان دائرة الأمة ومفهومها كلما تيسر هذا الاحتضان والاستيعاب ...

ولقد كان هذا الذي صنعته أمتنا العربية الإسلامية على جبة « الدين »
 و « الدولة » نموذجا لما صنعته على جبة « الحضارة » . . .

فبعد نحو قرنين من ظهور الإسلام ، تبلورت على أرض هذه الأمة معالم هذا الطور العربي الإسلامي من أطوار الحضارة الممتدة لشعوب هذه الأمة إلى أعمق أعماق التاريخ القديم ..

فالدين الجديد قد أعلن أن الإيمان به هو: تصديق بالقلب يصل إلى

<sup>(</sup>٥٠) [رمائل الجاحظ] جـ١ ص ٢٩-٣١ ، ١١–١٤.

درجة اليقين .. ومن ثم فإن تحصيله لا يمكن أن يتأتى بالإكراه [ لا إكراه في الدين قد تبين الرشد من الغي ] ((٥) .. وعن العلاقة بينه وبين أمم الرسالات السهاوية السابقة ، أعلن الإسلام إيمانه « بالتعددية » في إطار « الوحدة » .. فدين الله واحد ، أزلا وأبدا .. ومحمد [ رسول من عند الله مصدق لما معهم ] (٥٠) من عقائد الدين ومقاصده .. والقرآن [كتاب من عند الله مصدق لما معهم ] (٥٠) .. والله ، سبحانه وتعالى ، في العقائد ، قد [ شرع لكم من الدين ما وصّى به نوحا والذي أوحينا إليك وما وصينا به إبراهيم وموسى وعيسى أن أقيموا الدين ولا تتفرقوا فيه ] (١٥) .. [ قولوا آمنا بالله وما أنزل إلينا وما أنزل إلى إبراهيم وإسماعيل وإسحاق ويعقوب والأسباط ، وما أوتى موسى وعيسى والنبيون من رجهم لا نفرق بين أحد منهم ونحن له مسلمون ] (٥٠) ..

ولقد مد هذا الإعلان عن «وحدة الدين» خيوط وأسباب «التعددية »، التي تنحو نحو استبعاب ما يمكن استبعابه من المواريث الدينية لأمم الرسل السابقين.. وزاد من متانة هذه الخيوط والأسباب ما أعلنه الإسلام من «تعدد الشرائع الدينية »، أزلا وأبدا .. فإرادة الله هي في تعددية الشرائع والمناهج والسبل في إطار «وحدة الدين »، الأمر الذي ميز الإسلام فجعله يقبل التعايش مع أهل الشرائع الساوية الأحرى - الكتابية ، كاليهود والنصارى - ومن اعتبروا أصحاب «شهة كتاب» ، كالمجوس .. ثم قيست عليهم ديانات وضعية كديانات الهند والشرق الأقصى ، تعبيرا عن المفهوم المرن والمفتوح للجاعة والأمة المتدينة - غير المشركة والجاحدة -

(٥٤) الشوري : ١٣ .

(٥١) البقرة : ٢٥٦.

(١٥١) البقرة : ١٠١. (٥٥) البقرة : ١٣٦.

(٩٣) اليقرة : ٨٩ .

وتجسيدا لهذا المفهوم الذى أرساه الإسلام منذ ظهوره ، وطور الفقهاء تطبيقاته وفق ظروف الزمان والمكان .

لقد كانت المرة الأولى التي يأتى فيها دين يعلن رسوله وكتابه « التعددية » في الشرائع [ إنا أنزلنا التوراة فيها هدى ونور يحكم بها النبيون الذين أسلموا للذين هادوا .... وقفينا على آثارهم بعيسى بن مريم مصدقا لما بين يديه من التوارة وآتيناه الانجيل فيه هدى ونور .... وليحكم أهل الانجيل بما أنزل الله فيه .... وأنزلنا إليك الكتاب بالحق مصدقا لما بين يديه من الكتاب ومهيمنا عليه ... لكل جعلنا منكم شرعة ومنهاجا ولوشاء الله لجعلكم أمة واحدة ] (٥٠)

وعندما وقف أئمة تفسير القرآن الكريم أمام هذه الحقيقة ، قالوا \_ معيرين عن هذا الباب من أبواب « التعددية » و « التنوع » فى إطار « الوحدة » \_ قالو : « إن الشرعة والشريعة هى الطريقة الظاهرة التى يتوصل بها إلى النجاة .... ومعنى الآية أن الله قد جعل التوراة لأهلها ، والإنجيل لأهله ، والقرآن لأهله ، وهذا فى الشرائع والعبادات . والأصل : التوحيد ، لاخلاف فيه [ ولوشاء الله لجعلكم أمة واحدة ] (٥٠) ، أى لجعل شريعتكم واحدة ... « (٥٠) ... فكانت المرة الأولى التى تأتى فيها شريعة سماوية لاتحتكر لأهلها طرق النجاة ، وإنما تقر بتعدد السبل والمناهج والطرق \_ « الشرائع » \_ والعمل الصالح .. فتقيم ، بهذه « التوحيد فى الألوهية والإيمان بالبعث والعمل الصالح .. فتقيم ، بهذه « التعددية » ، أسباب الغنى والثراء فى ميدان والعمل الصالح .. فتقيم ، بهذه « التعددية » ، أسباب الغنى والثراء فى ميدان

<sup>(10)</sup> MULE: \$3\_A3

<sup>(</sup>٧٥) المائدة : ٨٤ .

<sup>(</sup>٨٥) [الجامع لأحكام القرآن] للقرطبي. جـ٦ ص٢١١ . طبعة القاهرة ــ دار الكتب المصرية ــ سنة ١٩٦٦ .

الحضارة والثقافة، موسعة بذلك مفهوم الأمة الحضارى ومضمونها ونطاقها .. بل لقد وجدنا أئمة تفسير القرآن الكريم يرون في هذه التعددية : «الحكمة » الإلهية و «المشيئة » الربانية من وراء خلقه ، سبحانه وتعالى ، للناس .. فني تفسير قول الله ، سبحانه : [ ولو شاء ربك لجعل الناس أمة واحدة ، ولا يزالون مختلفين . إلا من رحم ربك ، ولذلك خلقهم ] (٥٩) ، يقول سعيد بن جبير [ ٤٥ ـ ٩٥ هـ ٢٦٥ ـ ٤٧١م ] : إن المراد بالأمة الواحدة » ملة الإسلام وحدها » ، أى شريعة الإسلام وحدها .. أما مجاهد ابن جبر المكي [ ٢١ ـ ١٠٤هـ ٢٤٢ ـ ٢٢٢م ] وقتادة بن دعامة السدوسي ابن جبر المكي [ ٢١ ـ ١٠٤هـ ٢١٣ م ] فإنهما يفسران [ ولايزالون مختلفين ] محتمية بقاء الناس » على أديان ـ أى شرائع ـ شتى » .. أما الحسن البصرى [ ٢١ ـ ينار [ ٢١ ـ ٢١ م ٢١ م ٢١ م ومقاتل بن سلمان [ ١٥ هـ ٢١١م ] وعطاء بن دينار [ ٢١ م ٢١ م ٤١٢ م ٤١٢م ] فإنهم يفسرون قوله سبحانه [ ولذلك خلقهم ] بأن دينار [ ١٢١هـ ٢٤٢ م أى وللاختلاف خلقهم .. » (٢٠) ؟!

فإذا ماجاء علماء الأصول، وجدناهم يتحدثون عن شرائع الأمم السابقة\_ يلسان السرخسى [٤٨٣هـ ١٠٩٠م] فى كتابه [أصول الفقه]\_ فيقول: « وأصح الأقاويل عندنا أن شريعة من قبلنا هى شريعة لنبينا عليه السلام مالم يظهر ناسخه ... «(١١) .

ولقد كان لهذا النهج الذي نهجه الإسلام في الاعتراف بالتعددية في

<sup>(</sup>۹۹) مود : ۱۱۸ ، ۱۱۹ .

<sup>(</sup>٦٠) [الجامع لأحكام الفرآن] جـ ٩ ص١١٤ ، ١١٥ .

<sup>(</sup>٦١) جـ٢ ص١٠١ ، ١٠٢ . ــ انظر : د. رضوان السيد [الأمة والحباعة والسلطة] طبعة بيروت سنة ١٩٨٤ م .

الشرائع ، والتعايش معها ، واعتاد مالم ينسخ منها ، ليستوعبه ويتمثله في نسيجه الحضارى ، موسعا بذلك مفهوم الحضارة العربية الإسلامية ونطاقها . كانت لهذا النهج آثاره العظمى في دفع غير المسلمين إلى الإسهام في البناء الحضارى تحت رايات العروبة ودولتها والإسلام وحضارته ... فكما أحيا الإسلام المواريث الحضارية لشعوب البلاد التي دخلت عالم الإسلام بعد مواتها ، كذلك وجدناه قد استنفر أبناء الشرائع غير الإسلامية للإبداع في بناء الحضارة العربية الإسلامية ، بعد أن كانت كنائسهم وبيعهم وأحبارهم وكهانهم قد فرضوا عليهم مافرضوه على مواريتهم الفكرية والحضارية من موات ! ..

فالدين الذي قرر لهم « التعددية » في الشرائع ، هو الذي قررت دولته أن لهم ما للمسلمين وعليهم ما عليهم ، فنهضوا - مدعويين من « الدين » و « الدولة » - للإبداع ، مع علماء المسلمين ، في بناء هذا الطور العربي الإسلامي لحضارة الأمة التي كانت أنما قبل دخول شعوبها في عالم الإسلام .. وإذا كان العلماء المسلمون قد نهضوا بالعبء الأكبر في هذا البناء ، فإن نظرة على بعض أسماء أعلام هذا البناء الحضاري ، من غير المسلمين ، كافية للدلالة على أثرهم الملحوظ ومكانهم البين في هذا البناء .. فعلى امتداد تاريخنا الحضاري نستطيع أن نتابع آثار أعلام كثيرين ، تبدأ سلسلتهم بالفيلسوف السرياني إثناسيوس البلدي [ ٣٦ هـ ١٨٦٦ م] ... لتصل إلى السياسي الوطني وليم مكرم عبيد [ ١٣٠٧ - ١٣٨٠ه م] ... لتصل إلى السياسي الأعلام ، الذين أبدعوا في الفلسفة والطب والتنجيم والفلك والشعر والموسيق والرياضة والهندسة والميكانيكا .. الخ .. قام البرهان على انفتاح والرياضة والهندسة والميكانيكا .. الخ .. قام البرهان على انفتاح حضارتنا العربية الإسلامية على مختلف المواريث الفكرية ، واستبعابها واستبعابها والتبية ، واستبعابها والتبية ، واستبعابها والتبية ، واستبعابها والتبية ، واستبعابها والتبيه ، والمنابها على انفتاح والمهندية ، واستبعابها والتبيه ، واستبعابها والتبيه ، واستبعابها والتبيه ، واستبعابها والتبيه ، واستبعابها والتبية ، واستبعابها والتبيه ، واستبعابه والتبيه والتبيه والمواليق والموالية والموا

وتمثلها ، ثم تجاوزها كل هذه المواريث (٢٢) .. لقد صنعت \_ مثلها فى ذلك مثل أمتها \_ من الكل واحدا ، وظلت ، دائما وأبدا ، \_ تبعا لأمتها \_ دائمة التحقق والامتداد والاستيعاب ، ..

فكما أخذت \_ منذ عصر الراشد الثانى عمر بن الخطاب [ 18 ق . هـ ٢٣هـ ١٨٤ \_ ١٤٤ . . . وضريبة الأرض \_ وفق المساحة \_ التي عرفت « بوضائع كسرى » \_ عن الفرس (١٤٠ . . . رأيناها قد تجاوزت ، فيما أبدعت في الفكر السياسي \_ حول الإمامة والخلافة والأحكام السلطانية \_ حدود الاقتباس إلى نطاق الخلق المتميز والجديد ، فكان نظام « الحلافة » \_ ممارسة وفكرا نظريا \_ عربيا إسلاميا غير مسبوق . .

وإذا كانت الترجمة إلى العربية قد بدأت بعلوم الصنعة ، على يد خالد ابن يزيد [ ٩٠هـ ٧٠٨م ] الذي تمثل في جهوده بحقل الترجمة الأثر العربي الإسلامي لمدرسة الإسكندرية القديمة ، فإن إبداع هذه الحضارة في العلوم الطبيعية وتطبيقاتها قد كان منارة العالم في هذا الميدان ، أضافت إليه تجاوزها

<sup>(</sup>٦٢) انظر فى الأعلام المشار إليهم: [الأعلام] للزركل . طبعة بيروت الثالثة سنة ١٩٦٩ م . و [ نراث العرب العلمى فى الرياضيات والفلك] لقدرى حافظ طوقان طبعة القاهرة سنة ١٩٦٣ م . و [ اللحوة إلى الإسلام] لأرنولك . نرجمة : د حسن ابراهيم حسن ، د عبد الحيد عابدين ، إسماعيل النحراوى . طبعة القاهرة سنة ١٩٧٠ م . و [ الأقباط فى السياسة المصرية ] للدكتور مصطفى الفقى . طبعة القاهرة سنة ١٩٨٥ م .

<sup>(</sup>٦٣) [كتاب الطبقات] لابن سعد. جـ ٣ ق.١ ص ٢٠٢. طبعة دار التحرير الفاهرة. و [كتاب الحراج] لأبي يوسف. تحقيق : د. إحـــان عباس. طبعة القاهرة سنة ١٩٨٥ م.

<sup>(</sup>٦٤) [الأحكام السلطانية] للماوردى . طبعة القاهرة سنة ١٩٧٣ م .

القياس الأرسطى إلى المنهج التجريبي الذي كان لها إيداعا عبقريا خالصا، نقلت به مباحث العلوم إلى طور جديد، كما وكيفا..

وإذا كانت حضارتنا العربية الإسلامية قد ترجمت الفلسفة اليونانية ، فإنها قد قرأتها بعيون إسلامية ، ووعنها بعقول صاغها التوحيد الإسلامي ، ثم كان إبداعها الفلسفي الخالص هو علم التوحيد الإسلامي ـ علم الكلام ـ الذي تأسست عقلانيته على الوحى ، فتآخت فيه الحكمة والشريعة على نحو جديد وفريد ..

وكذلك صنعت هذه الأمة وحضارتها مع تراث الفرس والهنود ... أحيت الحوات .. وجددت البالى ... واستوعبت الحي فتمثلته ، ثم تجاوزته .. بمنطق الأمة الوارثة ، والجاعة العالمية ، أمة وجماعة الرسالة الحاتمة والحالدة ، والتي لابد ــ لذلك ــ من أن يكون القانون الحاكم لمسيرتها والضامن لها أداء رسالتها هو التفتح ــ من موقع الراشد المتميز ــ على الآخرين ..

\* \* \*

والآن .... وعند هذا الحد من البحث عن مفهوم الأمة في حضارتنا ... وبعد هذه الشهادة الفكرية والتاريخية على وحدة الأمة الإسلامية ، الجامعة للأوطان والقوميات في حضارة واحدة جمعها للأفراد والأسر والقبائل والشعوب .... الآن .... يحق للمرء أن يتساءل :

هل كانت هناك حكمة \_ ذات دلالة \_ وراء مجيء مصطلح # الأمة # القرآئي بمعنى # الجاعة # . وذلك لتندرج وتتسع دوائرها في مختلف الميادين والمجالات ، ولتتوالى آفاقها دائما

وأبدا .. فتضم « القبائل » كلبنات .. فلا تتجاهل تمايزها .. وفي ذات الوقت لاتقف عند حدود هذا التمايز .. ثم تضم » الشعوب » مع « القبائل » ، جاعلة « التعارف » هو رباط الجاعة ، لا القالب الواحد الحاكم ذا الشروط الصارمة الجامعة المانعة .. ثم تمضى فيحتضن محيطها الحضارى الإسلامي « الجزر القومية » ، دون أن تنفر الأمة الإسلامية من تمايز الأمم القومية في أحضان المحيط الإسلامي الكبير .. فتصبح القومية دائرة انتماء ، لافكرية تناقض الإسلام ، ولاعصبية تتجاهل أو تعادى جامعته الأشمل ... ثم تذهب هذه الجاعة قدما لتمد مع الدائرة الإنسانية الخيوط والعلائق والأسباب ؟؟ ..

هل كانت هناك حكمة \_ ذات دلالة \_ وراء ذلك ؟؟..

وهل كانت لهذه المرونة في مضمون هذا المصطلح ـ مصطلح « الأمة » ـ صلة بموقف النهج العربي الإسلامي ومسيرته في بلورة حضارة الأمة بدءا من :

- نواة الدين .. وأمة الدين ..
- فالقومية .. والأمة القومية ـ بالمعنى الحضارى ، لا العرق ـ ..
  - فالحضارة .. وأمة الحضارة ــ التي تحتضن القوميات ــ . .

والتي لم تقف بالسمات الحضارية عندما هو ديبي .. كما أنها لم تتجاوزه .. وإنما جعلت منه النواة التي انداحت من حولها الدوائر القومية والحضارية .. واتخذت منه الأداة التي بعثت وأحيت وجددت المواريث الفكرية والحضارية لشعوب البلاد التي دخلها الإسلام ، ودخلت في عالم الإسلام ... كما أقامت منه المعيار الذي فرزت به ماهو مقبول .. أو في حاجة إلى التعديل ... أو واجب الرفض من هذه المواريث ؟؟..

- فلم تقف بالأمة عند أمة الدين..
- ولم تقف بعنصر الأمة وجنسها عند العرب \_ بالمعنى العرق \_ ...
- ولم تقف بفكرية الأمة وعلوم حضارتها عند علوم الوحى والشريعة .
   وإنما تجاوزتها \_ وهى مصاحبة لها \_ إلى علوم الحضارة وفنونها ، التي أبدعت فيها إبداعا غنيا وعبقريا وراقيا ، مع تمييزها بإشاعة الروح الإيمانى والمزاج العربي في مختلف وأدق أجزائها ..

لقد انطلقت الأمة \_ الجاعة \_ من ه الدين " إلى " الحضارة " ، التي تبلورت وتمت حول هذا الدين .. وأقامت العلاقة العضوية والجدلية بين العروبة \_ الحضارية والثقافية \_ وبين الإسلام العالمي .. فجعلت « الفرد » .. « فالأسرة » \_ أو « القبيلة » \_ .. « فالأسمة القومية » .. « فالأمة الحضارية » ... دوائر ، تنفتح الصغرى منها على الكبرى التي ثليها ، في علاقة جدلية وتضامنية لا تعرف التناقض ولا التضاد .. كما جعلت « الإقليم » .. « فالوطن الأدنى » .. « فالوطن القومي » .. « فعالم الملة .. ودار الإسلام .. والجامعة الإسلامية » ... دوائر ، تبدأ من الأخص إلى الحاص إلى العام فالأعم ... ليقضى كل ذلك إلى الدائرة الإنسانية ، شعوبا وحضارات ..

 إنها أمة الإسلام .. وإسلامها وثيق الصلة بالعروبة الحضارية والثقافية .. عقيدته عالمية .. ومعجزته عربية ، وشريعته عربية ، ولن يفقهها ويبلغ مرتبة الاجتهاد والتشريع فيهما إلا من بلغ فى فقه العربية وعلومها مبلغ البلغاء .. وإلا إذا ضم إلى ذلك ، أيضا . العلم بالتاريخ العربي والواقع العربي ، الذي تمثلت فيه ملابسات الوحى وأسباب نزول آيات القرآن الكريم ...

وهي أمة العروبة الحضارية ـ لا العرقية ـ التي هي ثمرة من ثمار الإسلام، أقامها على أنقاض عروبة الجاهلية ـ العرقية العنصرية ـ . .

- وهي دائمة الحركة والنمو والتفتح ـ رأسيا وأفقيا ـ ومهام تَحَقَّقها ـ
   عمقا واتساعا ـ لاتعرف النهايات ولا الحدود ولا السدود .
- والعلاقة بين هذه الأمة \_ بالمعنى الديني وفى النطاق الديني \_ كما كانت في بداية طورها الإسلامي \_ وبين هذه الأمة عندما تحققت في الواقع ، بالمعنى التاريخي والاجتماعي والقومي \_ بعد الهجرة \_ ليست علاقة انفصال ، بل ولاتتابع في المراحل التي تتجاوز ثانيتها أولاها تجاوز المغايرة والاختلاف والانقطاع (١٥) .. وإنما هي علاقة «الوحدة» التي لاتنكر «التمايز» ، في الإطار الحضاري المرن الذي يسمح للتعددية بالتعابش والتفاعل داخل الإطار ..

ذلك مو تعريف « الأمة » فى حضارتنا العربية الإسلامية ، وهذا هو مفهومها ... وتلك هى دلالة المرونة التى تميز بها هذا المفهوم ... ومصداق هذه الحقيقة تلك المسيرة العملية التى سلكتها أمتنا وحضارتنا منذ أن بدأت طورها العربي الإسلامي بظهور الإسلام .. لقد استوعبت المواريث الحضارية

<sup>(</sup>٦٥) نخلف فى فكرتنا هذه مع د . ناصيف نصار . انظركتابه (مقهوم الأمة بين الدين والتاريخ ] طبعة بيروت سنة ١٩٧٨م .

التي سبقت الإسلام ، ثم أحيتها وجددتها وفق معايير التوحيد الإسلامي ... وصنعت من التعددية كلا حضاريا جديدا .. وهي في كل ذلك قد انطلقت من «العقيدة » \_ عقيدة الدين \_ إلى «الفكر » فكر الحضارة \_ إلى «السلوك » ، الذي حول «العقيدة » و «الفكر » إلى حياة عاشتها وتعبشها هذه الأمة الواحدة في حقب الازدهار ، وتجاهد كي تحييها ، وكي ترمم الثغرات في جدار وحدثها ، كلما فرضت عليها التحديات قيود الضعف والجمود ! .

هكذا امتدت مفاهيم وحدود وآفاق أمتنا في « الفكر النظرى » الموروث .. وعبر المسيرة التاريخية التي أبدعها الأسلاف .. وهكذا نرى الحدود والآفاق التي نتوجه إليها اليوم بنداء « اليقظة » ومهام « النهضة الإسلامية المنشودة ..

فَن «غانة» إلى «فرغانة».. ومن أعالى نهر الفلجا إلى جنوبى خط الاستواء.. تلك أمتنا ، أمة واحدة .. نتوجه إليها بهذا النداء.. ونعليها بهذا الحديث !..

وصدق الله العظيم: [إن هذه أمتكم أمة واحدة وأنا ربكم فاعبدون](٦٦)

<sup>(</sup>٢٦) الأنياء: ٩٢.

## هل للمسلمين حضارة متميزة ؟

لكن ... إذا كان المسلمون أمة واحدة ... فهل لهذه الأمة الواحدة حضارة متميزة عن غيرها من الحضارات ؟...

إن الإجابة على هذا السؤال ضرورية لتحديد ماهية اليقظة المطلوبة لهذه الأمة الإسلامية .. ذلك أن هيمنة الحضارة الغربية على أوطان الشعوب والأمم التي نكبت بالغزوة الاستعارية الحديثة ، ومنها أوطان الأمة الإسلامية ، قد أثمر ، ضمن ما أثمر ، تيارا فكريا « متغربا » ، يدعو أنصاره إلى تبنى مناهج هذه الحضارة الغربية وقيمها ومثلها وفلسفاتها وتصوراتها وجالياتها وطرائقها في العيش والسلوك ، مع إبداعها في العلوم الطبيعية وتطبيقاتها .. وذلك بدعوى العيش والسلوك ، مع إبداعها في العلوم الطبيعية وتطبيقاتها .. وذلك بدعوى أنها « حضارة العصر - الإنسانية » .. فبدعوى « وحدة الحضارة الإنسانية » هم ينكرون تميزنا الحضارى ، كما سبق وأنكروا وحدة المسلمين كأمة متميزة ...

فهل نهذه الأمة الإسلامية المتميزة حضارة إسلامية متميزة ، حتى يكون نها في اليقظة والنهضة سبيل متميز عن سبيل التبنى للنمط الغربي الحضارى ، والتقليد لأهله ، والبدء من حيث انتهى الغربيون ؟؟..

وبمعنى آخر . فهل « التعددية » فى الأمم تعنى » التعددية » فى الهوية الحضارية ، ومن ثم التميز فى سبل اليقظة والنهضة ؟؟

وهل هناك « هوية حضارية » متميزة جمعت الأمة الإسلامية إبان عصر يقظتها وتألق حضارتها . ثم جاءت أحقاب زمنية ، هى أحقاب التخلف والتراجع والجمود لتطمس هذه « الهوية » ، أو تواريها خلف غبار « الانحطاط الحضاري » ؟؟

إننا ممن يجيبون على هذه التساؤلات بالإيجاب ... الأمر الذي يعنى إيماننا بأن تميزنا كأمة إسلامية ، ذات حضارة متميزة ، يجعل ليقظتنا وبهضتنا المنشودة طريقا متميزا ونمطا خاصا .. فليست الاستعارة للنمط الحضاري الغربي هي سبيل يقظتنا ، بل لعل هذه الاستعارة هي جزء من الداء الذي لابد وأن تبرأ منه الأمة كي تسلك إلى اليقظة والهضة السبيل المأمون ! ...

فكما نميزت أمتنا في مفهوم الأمة ونطاقها وإطارها .. كذلك تميزت في الهوية الحضارية .. التي هي وثيقة الصلة بتميزها في مفهوم الأمة .. ولقد كان هذا التميز الحضارى القاسم المشترك الأعظم الذي طبع ذلك البناء الحضاري العملاق الذي أبدعته أمتنا إبان العصر الذي ازدهرت فيه حضارتها العربية الإسلامية .. فإذا كانت يقظتنا قد أعقبتها غفوة ورقود .. وإذا كانت نهضتنا قد أصابها التراجع والجمود والانحطاط في عصور الغفوة والرقود .. فإن توجهنا إلى البحث في سبل اليقظة والنهضة الإسلامية . كما يستدعى الكشف عن أسباب النراجع وملابساته وأماراته ، فإنه يتطلب الكشف عن الهوية الحضارية العربية الإسلامية المتميزة ، تلك الهوية التي تتحدد مهام اليقظة والنهضة في إعادة اكتشافها ، والكشف عن سماتها وقساتها وخصائصها ، وبلورتها في مشروع حضاري عربي إسلامي ، وذلك حتى تعود لها الهيمنة على عقل الأمة وسلوكها وقيمها ومعارفها وعلومها ، فتعود هذه الأمة ، ثانية ، إلى

ميدان الإبداع الحضارى المتميز، تثرى وتغنى بواسطته الفكر الإنسانى ، كها صنع ذلك ، من قبل ، أسلافها العظام ..

وبالطبع .. فإن البداية الطبيعية للإجابة على سؤال : هل تملك أمتنا الإسلامية هوية حضارية متميزة ؟؟ ... إن البداية الطبيعية للإجابة على هذا السؤال لابد وأن تكون بتحديد مضامين المصطلحات ... فما هي « الهوية الحضارية » ، التي نقول بتميز أمتنا الإسلامية في سماتها وقسماتها ؟؟ .. وماهي أبرز هذه السمات والقسمات التي تتميز بها أمتنا حضاريا عن غيرها من الأم ذات التمايز الحضاري ؟؟ ....

إن «الهُويَّة » بضم الهاء وكسر الواو مصطلح استعمله العرب والمسلمون القدماء .. وهو منسوب إلى « هُو » .. وهذه النسبة تشير إلى ما محمله من مضمون ، فهي تعني ، كما يقول الشريف الجرجاني [ ٧٤٠ - ٨١٦هـ من مضمون ، فهي الحقيقة المطلقة ، المشتملة على الحقائق اشتال النواة على الشجرة في الغيب المطلق ... «(١) ! .

وبعبارات أدخل في موضوعنا ، فإننا نستطيع أن نقول : إن الهوية الحضارية لأمة من الأمم ، هي : القدر الثابت ، والجوهري ، والمشترك من

<sup>(</sup>١) [التعريفات] طبعة القاهرة سنة ١٩٣٨ م .

<sup>(</sup>٢) [المعجم الفلسلي] وضع مجمع اللغة العربية ، بالقاهرة . طبعة القاهرة سنة ١٩٧٩ م .

السمات والقسمات العامة ، التي تميز حضارة هذة الأمة عن غيرها من الحضارات ، والتي تجعل للشخصية القومية طابعا تتميز به عن الشخصيات القومية الأخرى ..

وإذا شئنا أن نضرب بعض الأمثال للقسمات الجوهرية التي غدت ، لعمومها واستمراريتها ، جزءا أصيلا في هوية أمتنا العربية الإسلامية ، وقسمات تميز حضارة أمتنا عن الحضارات الأخرى ، فإننا سنجد قسمات من مثل ؛ العروبة .. والتدين .. والوسطية ...

● فالعروبة: ـ بالمعنى الحضارى والفكرى والثقاف ـ وليس العرق والعنصرى ـ قد غدت هوية حضارية لهذه الجاعة البشرية التي تعربت بعد الفتح العربي الإسلامي ، والتي أصبح ولاؤها وانتاؤها لكل ماهو عربي ، وليس للأطوار الحضارية غير العربية التي سبقت ، في تاريخها ، طور الاستعراب . ولقد استوت في هذا الولاء والانتماء للعروبة بأولئك الذين انحدروا من أصلاب عربية ، بالمعنى العرق ، بل وبرزت جهودها الفكرية في بلورة السات الحضارية المتميزة للحضارة العربية الإسلامية حتى كادت تملأ ساحة هذا المدان؟!.

وكما أصاب التعريب البشر، فجعلهم جزءا من نسيج الأمة الجديدة، كذلك أصاب المواريث الحضارية لشعوب البلاد التي أصابها التعريب. فلقد أحيا الإسلام الصالح من هذه المواريث، بعد أن كادت تموت في ظل القهر البيزنطي القديم، ولم يمارس الإسلام ضدها حرب «المسخ والنسخ والتشويه» التي مارستها الحضارة الغربية وتمارسها ضد المواريث الحضارية لأهل البلاد التي ابتليت بالاستعار الغربي الحديث.

فكما دخلت شعوب البلاد ، بعد الفتح العربي الإسلامي ، إلى نسيج الجاعة العربية بالتعريب، كذلك غدت هذه المواريث الحضارية القديمة جزءا أصيلا في الحضارة التي تبلورت على أرض هذه الأمة ، كمحصلة لتفاعل الإسلام، بروحه الشابة وأفقه العقلاني، مع الصالح من هذه المواريث .. وإذا كان « الإسلام الدين » ، الذي هو وضع إلحي ، والذي يجب أن ننزهه عن الإضافات والبدع والإبداعات البشرية .. إذا كان هذا « الإسلام الدين » ، قد اختص به الذين تدينوا به من المسلمين ، فإن « الإسلام الحضارة » ، أي « الحضارة العربية الإسلامية » ، بعلومها وفنونها الدنيوية ، قد جاءت تموة « للإسلام الدين » ، دون أن تقف عند حدود أركانه ونطاق عقائده وآفاق شريعته ، وأيضا دون أن تناقض هذا الدين .. كما جاءت علوم هذه الحضارة وفنونها ثمرة لابداع المسلمين ، دون أن تكون حكرا لهم من دون أهلها الذين لم يتدينوا بعقائد الإسلام، فهي تمرة للإسلام ، تتجاوز نواته .. إنها ، الدائرة الحضارية ، التي انداحت من حول « النواة الدينية » لديانة الإسلام ! . ففيها تلك الإسهامات والإضافات التي دخلت نسيج هذه الحضارة من المواريث التي سبقت ظهور الإسلام، وفيها إبداعات الذين تعربوا ، ومنحوا ولاءهم وانتماءهم لهذه الحضارة ، مع بقائهم ، في التدين على الشرائع الدينية التي سبقت ظهور الإسلام ..

فعروبة البشر.. وعروبة الحضارة ، هي سمة من السمات الثوابت ، التي غدت جزءا من « الهوية » ــ أى الجوهر ــ التي تميز أمتنا وحضارتنا عن غيرها من الأمم والحضارات ..

وجدير بالذكر والتنويه أن هذه العروبة ليست خصوصية للأمة العربية .

بالمعنى القومي، وإنما هي لازمة من لوازم الإسلام. فهي عروبة اللغة، التي يستحيل على المسلم من أي جنس أو لون أو قومية أن يفقه القرآن العربي المعجز ، فيبلغ في فقهه مرتبة الاجتهاد والتشريع دون أن يكون عربي اللغة ، كما يستحيل على هذا المسلم، من أى لون أو جنس أو قومية أن يفقه علوم الشريعة الإسلامية ، وفي مقدمتها الحديث النبوى الشريف ، وعلومه . ومدونات الفقه الإسلامي ، وأصوله ، وأغلبها عربي اللغة ، دون أن يكون هذا الفقيه عربي الفكر واللغة والثقافة .. فإذا لم تكن العربية شرطا في التدين بالعقيدة الإسلامية ، لعالميتها ، فإنها شرط للتفقه في الإسلام والبلوغ في شريعته مبلغ الاجتهاد والتشريع . . فأهل الحل والعقد في المجتمع الإسلامي ــ أى السلطة التشريعية ـ وأهل الإمامة ـ أى قمة السلطة التنفيذية ـ وأهل الحكم بما أنزل الله ـ أى السلطة القضائية ـ لابد وأن يكونوا من الذين بلغوا . في العربية وعلومها المرتبة التي تتبيح لهم فقه القرآن والسنة ومصادر التشريع ... أى إن " الدولة الإسلامية " لابد وأن تكون عربية اللغة والفكر والثقافة . بصرف النظر عن لغة وقومية الرعية والجمهور ... ومن هنا جاء ارتباط الإسلام بالعروبة الحضارية ، وصارت العربية لغة الإسلام ، تنتشر بانتشاره ، ولم يعارض في ذلك سوى الشعوبيين، الذين وإن أظهروا العداء للغروبة وحدها ، فلقد قام الدليل على عدائهم للإسلام أيضا ! . . "

تلك هي العروبة ، الوثيقة الصلة بالإسلام .. والتي غدت السبيل إلى فقهه ، ومن ثم السبيل إلى تجسيد تأثيراته في الواقع .. تلك التأثيرات التي هي الحضارة العربية الإسلامية ... وهي – كها أسلفنا – عروبة الفكر والثقافة ... العروبة الحضارية ، التي أثمرها الإسلام .. وليست عروبة الجاهلية وعصبيتها العرقية القاصرة الشوهاء !.. وإذا كان \* عموم \* العروبة في الأمة \_ كجاعة بشرية \_ وفي حضارتها \_ بعلومها وفنونها وآدابها \_ هو مما لايحتاج إلى إثبات أو إيضاح .. فإن البعض قد يرتاب في \* ثبات \* هذه القسمة بوجه عوامل التطور والتغير ، داخلية كانت أو خارجية ، ومن ثم فإن هذا البعض قد يرتاب في كون هذه \* العروبة \* واحدة من القسمات التي تمثل \* هوية \* لهذه الأمة ، في المستقبل ، كما كانت في ماضيها وحاضرها ! . . فهذا البعض قد يحلو له النظر إلى \* العروبة \* كمجرد قسمة من قسمات \* البناء الفكرى الفوق \* ، الذي يصيبه التطور والتغير عندما يتطور ويتغير \* البناء المادي التحقي \* للمجتمع ، كما هو الحال مع بعض \* الأفكار \* والعادات التي تتبع في البقاء أو الذهاب الظروف المادية التي تبعثها وتستدعيها ! . .

ومع عزوفنا ، فى هذا المقام ، عن النقد للطابع المطلق الذى يضفيه هذا البعض على مقولة «البناء الفوقى » و «البناء التحتى » ، والارتباط «الميكانيكي » بينهما .. فإننا نعتقد - بخصوص موضوعنا - أن نظرة متأملة للتحديات التي جوبهت بها عروبة الأمة وعروبة حضارتها عبر تازيخنا الملى ، بالتحديات ، ستجعلنا على يقين من أن «العروبة » هي « هوية » .. وليست محرد « بناء فوقى » يتغير بما يصيب « البناء المادى التحتى » من تطور وتغيير ...

لقد سيطر « النزك - الماليك » و « النزك - العثانيون » على مقدرات هذه الأمة العربية الإسلامية أغلب قرون - تاريخها الإسلامي . فلقد استخلصوا حكمها لسلطانهم منذ تأسست دولة الماليك البحرية [ ١٤٨ هـ ١٢٥٠ م ] وحتى الهيال الدولة العثانية [ ١٣٤٢ هـ ١٩٢٤ م ] وقبل هذه القرون السبعة التي استخلص النزك فيها لسلطانهم حكم الأمة امتدت هيمنة نفوذهم على دولها منذ عصر الخليفة

العباسى المتوكل [ ٢٠٦ ـ ٢٤٧ هـ ٨٢١ هـ ٨٦١ م] ، أى لأكثر من ثلاثة قرون .. أى أن هيمنتهم على الدولة وانفرادهم بها قد امتدت فى تاريخنا لأكثر من عشرة قرون ؟ ! ...

ثم جاء الاستعار الغربي وهيمن على مقدراتنا وحياتنا قرابة القرنين من الزمان؟!..

وفى ظل الترك الماليك ، الذين كانوا فرسان العصر ، وحماة الديار والحضارة من الخطر الخارجي الماحق تتريا وصليبيا لقاء أن تصبح هذه الديار العمة الهم وإقطاعا حربيا لأمرائهم وأجنادهم إ.. في ظل هذا التسلط المملوكي كانت الدولة العجمية ، فظهرت دعوى عدم ارتباط العروبة بالإسلام ؟.. فلقد كان الحاكم غريبا عن الروح القومية للأمة ، تجمعه بها وحدة التدين بشكل الدين الفقط ؟!.. فشاعت المقولة الزاعمة انفصام العلاقة بين العروبة والإسلام ، حتى لقد زعم البعض تناقضها ؟!.. وكانت عجمة الدولة الى مقدمة الأسباب التي أصابت العربية بالركاكة والتراجع والجمود ؟!...

أما فى ظل عجمة « الترك العثمانيين » ، فلقد بلغ التحدى للعروبة حد محاولة تتريك العرب ، كى يتحولوا إلى « أتراك » ! . . وكان تعليم الصغار لغتهم العربية مطلبا تناضل من أجله الأحزاب وتعقد فى سبيله المؤتمرات ؟!.

ثم تصاعد التحدى للعروبة والعربية فى ظل الهيمنة الاستعارية الغربية ، فبلغ القمة فى محاولات « فرنسة الجزائر » وسحق الهوية العربية لبلاد الشمال الافريق .. و « تغريب » فكرية الأمة .. ومحاربة العربية بمشاريع كتابتها بالحرف اللاتيني مرة ، واستبدال العاميات بها مرة ثانية .. والتخطيط لسيادة

الجهل بها في كل الأحايين؟!.. إلى آخر هذه المحاولات ، وأمثالها ، التي توالت في تاريخنا شواهد على ماجابه العروبة في تلك الأحقاب والقرون المتعاقبة من تحديات ...

لكن « العروبة » ، رغم أهذه التحديات \_ التي تمثل عوامل وتحولات قامت في أرض الواقع \_ قد ظلت صامدة شامخة مستعصية على التحرك من موقعها الحصين . . فليست هي إذن « بالبناء الفوقي » الذي يصيبه التغير بتغير الظروف . . وإنما هي « جوهر \_ ثابت » . كما هي « عام وشامل » ، له صفة « الاستمرار » . إنها « هوية » ، وليست مجرد « تراث » ! . .

位 位 章

والتديّن: هو الآخر قسمة من القسمات الجوهرية والثوابت التي تكوّن جزءًا من «هوية» هذه الأمة ...

ونحن ، بالطبع ، لانزعم أن أمتنا هي وحدها المتدينة من بين الأمم الأخرى .. لكننا نقول : إن مايميز أمتنا كهوية لها في التدين ، أمران : أولها : عمق التدين في ضمير أبنائها وقلوبهم ، ليس في الحقبة الإسلامية وحدها ، وإنما عبر تاريخ الشرق الطويل .. فوطن أمتنا ، تاريخيا ، هو مهد الديانات ومهبط الرسالات .. ولقد عرفت هذه الأمة ، روح التدين ، ولم تقف فقط عند الاطقوسه ، ومظاهره .. فالتدين ليس هامشا يستكمل به الإنسان مظاهر دنياه ، وإنما هو روح قائم وحاضر في كل صغيرة وكبيرة من حياة إنسان هذه الأمة .. إن حضارات أخرى قد وقفت بالعبادة الدينية عند طقوس وشعائر يؤديها الإنسان في أيام معلومة وأماكن محددة .. لكننا نرى ،

في الإسلام، أن كل صنيع خيرياتيه الإنسان، في كل لحظة من لحظات حياته، وفي أي ميدان من الميادين هو عبادة دينية، وتديّن خالص للديان سبحانه وتعالى. فلقد حدد الله سبحانه وتعالى أن المهمة العظمى والوحيدة لحلقه هي أن يعبدوه. [ وما خلقت الجن والإنس إلا ليعبدون ] (١١) .. وغير متصور، بالطبع، أن يظن ظان، وإلا كان معتوها، أن المهمة الوحيدة للإنسان هي مواصلة الشعائر العبادية التي جاءت بها الشريعة، من صلاة وصيام .. الخ .. لتمتلئ بها كل لحظات حياة الإنسان، لأن نبي الإسلام - صلى الله عليه وسلم - يعلمنا أن هذا ليس تدينا، وإنما هو الغلو المنهى عنه في الإسلام .. فلقد نهي عن هذا الغلو أولئك الذين أرادوا صيام النهار أبدا وقيام الليل دائما .. ونبه أمته على أن دينها يسر، ودعاها إلى أن توغل فيه برفق، لأن الغلو تنطع ، والمنبت لا أرضا قطع ولا ظهرا أبقى ؟! ..

إذن فالعبادة ، التي هي الرسالة الوحيدة والعمل الفريد للإنسان المسلم ، هي كل عمل خير يأتيه الإنسان في هذه الحياة ، بدءا من عهارة الكون وزينة الأرض وسياسة الدولة وإصلاح المجتمع إلى المتع الإنسانية المشروعة التي أحلها الله .. فكل فروض العين والكفاية وسننها ومندوباتها ومباحاتها ، أي كل نشاط إنساني تتطلبه عهارة الكون من قبل الإنسان ، كخليفة عن الله ، سبحانه ، في هذه المهمة ، هو بعض من العبادة لله ... وبهذا المعنى ، وفي هذا الضوء نجد أن للتدين في حضارتنا عمقا وشمولا لانلحظها في غيرها من الحضارات ...

وإذا كانت الحضارة الغربية قد حولت المسيحية \_ وهي ، في أصولها

<sup>(</sup>٣) الداريات: ٥٩

الأولى ،: ديانة التصوف المسالم والسلام المتصوف حولتها إلى مجرد قسمة خالية من الروحانية ، في إطار هذه الخضارة التي تميزت بطابعها المادى منذ جاهليتها اليونانية وحتى عصرها الحديث .... إذا كان هذا هو حال الحضارة الغربية مع « جوهر التدين » فليس هذا هو حال حضارتنا المتدينة بالطبع والفطرة مع ماشهدت من شرائع الأديان ..

لقد تحدث جمال الدين الأفغاني [ ١٢٥٤ - ١٣١٤هـ ١٨٩٧ - المام عن أن التدين في حضارتنا قد بلغ حد الطبع والجيلة ا ، حتى لتستعصى الروح الإيمانية على الاقتلاع حتى عند الذين يتوهمون أنهم قد اقتلعوها بالزندقة والمروق من الدين والإلحاد فيه والتحلل من التكاليف التى حددتها شريعة الإسلام ... وإذا كان أمثال هؤلاء ، في الحضارة الغربية ، يفاخرون بالزندقة ويعلنون عن المروق ويبشرون بالإلحاد ويباهون بالتحلل من يفاخرون بالزندقة ويعلنون عن المروق ويبشرون بالإلحاد ويباهون بالتحلل من التكاليف الشرعية ، فإن أمثالهم عندنا ـ وهم من الندرة بمكان ـ يدركون أن خيارهم الإلحادي هذا هو العورة الايليق بالعاقل المسئول أن يراها منه غيره من الناس ؟!..

فروح التدين تبلغ لدى المسلم الحد الذى تجعل من الإسلام ، وطنا ، و المجنسية ، و « هوية حضارية » ، يغضب لها ويسعد بها حتى الذين يتوهمون خلاصهم منها بالزندقة والإلحاد . إنها تبق طابعة لهم ، وأثرها فيهم باق وفاعل كأثر الجرح بعد أن يندمل ؟! . . على حد قول جمال الدين .

وليس كذَّلك \_ ولم يكن \_ حال الحضارة الغربية مع التدين بالمسيحية عندما تدينت بها الدولة الرومانية \_ فذلك الحال قد أجاد التعبير عن حقيقته إمام المعتزلة قاضى القضاة عبد الجبار بن أحمد [ ١٠٢٥هـ ٢٠١٤م] عندما تحدث عنه فقال : إن النصرانية عندما دخلت روما ، لم تتنصر روما ، ولكن المسيحية هي الذي تروَّمت ؟!

لقد تحولت المسيحية عن روحها وروحانياتها ، وغدت مجرد قسمة من قسهات حضارة ذات طابع مادى غالب ، إن في الفكر أو في السلوك ...

وشتان بين حضارة هذا هو موقفها من التدين ، وهذا هو حظها من جوهره ، وبين حضارتنا العربية الإسلامية التي جعلت من كل مناحى النشاط الإنسائى الدنبوية عبادة وتدينا ، عندما جعلت كل سعى إلى الخير استجابة لنداء الحالق الذي خلق الإنسان وحمله أمانة عارة الأرض ، وترقية المجتمعات ، والاستمتاع بالطيبات ، كالرسالة العظمى للإنسان في هذه الحياة ..

وثانيهها : عموم روح التدين في البناء الحضاري لأمتنا العربية الإسلامية ...

فالتدين \_ وخاصة في الحضارة الغربية \_ قد وقف عند " الفرد " ، واقتصر على علاقة الإنسان \_ كفرد \_ بخالقه ... أما في حضارتنا العربية الإسلامية ، فلقد وجدناه يتعدى علوم الوحى والشرع إلى علوم الدنيا وفنونها ، فهو الروح العامة السريان في كل علوم التمدن المدنى والإبداع الحضارى وتنمية العمران البشرى ، وليست محصورة فقط فيا عرفته الحضارة الغربية تحت عنوان البشرى ، ونيست محصورة فقط فيا عرفته الحضارة الغربية تحت عنوان اللاهوت " .. فنحن أبناء « حضارة مؤمنة " ، ارتبطت فيها العلوم جميعا ، بنا فيها « العلوم البحتة » بالقاعدة الإيمانية .. إنها « الحضارة المؤمنة " ، التي يذكر فيها اسم الله في كل شيء ، وليس فقط في الصلوات .. نستفتح الأكل باسمه .. ونختمه بحمده .. ونهل بذكره على الذبائح ... ونلجأ إليه عند

الحزن ، وعند السرور .. فى وقت الضحك ، وساعة البكاء .. كل مسعى الإنسان عبادة ، حتى ترويحه عن النفس .. بل ومباشرته منع الجنس المشروع ! .. إنها الحضارة التى قال الإمام الغزالي [ ٥٠٠ ـ ٥٠٥ هـ ١٠٥٨ ـ المشروع ! .. إنها الحضارة التى قال الإمام الغزالي ! « طلبنا العلم لغير الله ، فأبي أن يكون إلا لله ؟! .. . . . الحضارة التى لم تربط ، فقط ، صلاح الدنيا بصلاح الدين ، بل وجعلت صلاح الدنيا الشرط والأساس لصلاح الدين .. وعلى حد قول الإمام الغزالي : « .. . إن نظام الدين لا يحصل إلا بنظام الدنيا . فظام الدين ، بالمعرفة والعبادة ، لا يتوصل إليهما إلا بصحة البدن ، وبقاء فظام الدين ، بالمعرفة والعبادة ، لا يتوصل إليهما إلا بصحة البدن ، وبقاء الحياة ، وسلامة قدر الحاجات ، من الكسوة والمسكن والأقوات والأمن .. فلا ينتظم الدين إلا يتحقيق الأمن على هذه المهات الضرورية . وإلا قمن كان جميع أوقاته مستغرقا بحراسة نفسه من سيوف الظلمة ، وطلب قوته من وجوه الغلبة ، متى يفوغ للعلم والعمل ؟ وهما وسيلتاه إلى سعادة الآخرة ؟ فإذن . الغلبة ، متى يفوغ للعلم والعمل ؟ وهما وسيلتاه إلى سعادة الآخرة ؟ فإذن . ان نظام الدنيا ، أعنى مقادير الحاجة ، شرط لنظام الدين ! . . (٤) .

فإذا كتب التيفاشي [٥٨٠ ـ ٢٥١هـ ١١٨٤ ـ ١٢٥٣م] في الجيولوجيا » ـ طبيعة الأرض ـ كتابه [أزهار الأفكار في جواهر الأحجار] نراه يفتتحه بد: « الحمد لله . بسم الله الرحمن الرحيم . وبه نستعين » . على نحو مايصنع الفقهاء في استهلال مصنفات الفقه الإسلامي ! . . (0)

وإذا صنف ابن حزم الأندلسي [ ٣٨٤\_ ٥٩٦هـ ٩٩٤ \_ ٩٠٦م ] في

<sup>(</sup>٤) [الاقتصاد في الاعتقاد] ص ١٣٥ طبعة القاهرة . مكتبة صبيح . بدون تاريخ .

<sup>(</sup>٥) ص ٣٧. طبعة القاهرة سنة ١٩٧٧ م تحقيق : د. محمد يوسف حسن ، د. محمود يسيوني خفاجي

« الحب » كتابه [ طوق الحامة في الإلف والإلاف ] فإنه يستهله بـ : « بسم الله الرحمن الرحم . وبه نستعين ... أفضل ما أبتدئ به حمد الله عز وجل بما هو أهله ، ثم الصلاة والسلام على محمد عبده ورسوله خاصة ، وعلى جميع أنبيائه عامة ... « .. وفي ختام كتابه هذا عن « الحب » يقول لقارئه : « جعلنا الله وإياك من الصابرين الشاكرين الحامدين الذاكرين ، آمين آمين ، والحمد الله وب العالمين ، وصحبه وسلم تسليم ... « .. فكأنه فيلسوف إلحى يصنف في فن الإلهيات ؟! (١) ..

فحضارتنا العربية الإسلامية ليست الحضارة الغربية ، التى تدرس ظواهر النفس الإنسانية مقطوعة الصلة بخالق هذه النفس ، سبحانه وتعالى . والتى تدرس ظواهر الطبيعة كجزء أو أجزاء من عالم بلا خالق ، فتكون بذلك لدى العلماء والباحثين والقراء عقولا ملحدة ، حتى ولو لم تطرح قضية الإلحاد للنقاش ؟! .. لأن حضارتنا المؤمنة تدرس كل الظواهر الاجتاعية والنفسية والطبيعية باعتبارها ميادين في عالم له خالق سوّاه ويرعاه ، فلا تقف عند الأسباب المادية المؤثرة ، وإنما تشير إلى سبب الأسباب وخالق هذه الأسباب الذي أودعها مالها من فعل وتأثير .. ثم إنها تنظر إلى هذه المباحث باعتبارها واجبات شرعية للكشف عن الأسرار التى أودعها الحالق في هذا الوجود، واجبات شرعية للكشف عن الأسرار التى أودعها الحالق في هذا الوجود، وحمل الإنسان أمانة إماطة اللثام عن هذه الأسرار .. ولذلك ، فإن علوم وحمل الإنسان أمانة إماطة اللثام عن هذه الأوح الإيمانية لدى علمانها ، وإنما هي قد ربطت وتربط بين هذه العلوم ــ كوسائل ــ وبين الحكم والغايات التى هي قد ربطت وتربط بين هذه العلوم ــ كوسائل ــ وبين الحكم والغايات التى

 <sup>(</sup>٦) [رسائل ابن حزم الأندلسي] جـ١ ص ٣١٠. تحقيق: د. إحسان عباس طبعة بيروت سنة
 ١٩٨٠ م.

وضعها الخالق للإنسان، كخليفة عنه، عليه أن يتخلق بأخلاق الله في الوجود !.. فعلى حين ظنت الحضارة الغربية أن الانتصارات العلمية هي المتحرير العقل الإنساني من الإيمان بالدين ، أكدت حضارتنا أن المباحث العلمية تكليف إلمي ، يزيد العقل العلمي إيمانا بخالق هذا الوجود الذي يبحث العلماء عن الأسرار التي أودعها الخالق فيه !..

ومثل ذلك صنعت حضارتنا عندما ربطت « السياسة » بـ « الشريعة » ومقاصدها ـ والعدل أعظم هذه المقاصد وأولها ـ . فأقامت بينهها الصلات التي تنفى الفصل العلماني بين « الدين » و « الدولة » ، وذلك دون أن تجعل هذه « السياسة » » دينا خالصا » ، كها كان الحال في الكهانة الكنسية الغربية في العصور الوسطى المظلمة ...

وإذا كانت الحضارة الغربية قد عزلت «السياسة » عن «الأخلاق » و«القيم »، عندما جعلت من «الميكيافيلية » مذهبها السائد في الفلسفة السياسية ، فاجتمعت وأجمعت على أن «القوة » هي «القيمة » في عالم السياسة ، والغايات تبرر الوسائل ، وصكت للسياسة ذلك التعريف الذي يقول إنها «فن الممكن من الواقع » ... فإن حضارتنا العربية الإسلامية قد ربطت «السياسة » بـ «القيم » و «الأخلاق »، وجعلت «العدل » هو القيمة الكبرى في عالم السياسة والمقصد الأعظم من مقاصد الشريعة .. وما أعمقه وأبلغ دلالاته ذلك التعريف الذي صكته للسياسة ، بلسان الإمام أبو الوفاء ابن عقيل [ ٤٣١ ـ ١٠٤ هـ ١٠٤ م ] عندما عرفها فقال :

« السياسة : ما كان من الأفعال بحيث يكون الناس معه أقرب إلى الصلاح وأبعد عن الفساد ... «(٧) ..

فهنا ، الربط العضوى مابين السبل والحكمة .. مابين الوسائل والغايات .. مابين الأعمال والقيم والأخلاق ..

وهذه الروح المتدينة في حضارتنا العربية الإسلامية ، كان ولايزال محورها ومزاجها هو « التوحيد » .. به تميَّز تدينها ، وتميزت سماتها وقسماتها جميعا .. حتى لنستطيع أن نقول : إن هذا « التوحيد » قد غدا « هوية » تتميز بها أمتنا وحضارتنا عن غيرها من الأمم والحضارات ..

فالتوحيد الإسلامي ، الذي بلغ الذروة في النقاء والقمة في التجريد ، عميق وقديم وأصيل في المكونات الفكرية بتراثنا ، إلى الحد الذي نجده في التراث الديني لمصر القديمة بأناشيد أخناتون [ ١٣٦٩ – ١٣٥٣ ق. م] قد جعل الله إلها للكون كله : ، إنك الإله الذي دان الجميع بحبك .

> أنت إله ، يا أوحد ، ولا شبيه لك . لقد خلقت الأرض حسبها نهوى أنت وحدك . خلقتها ولا شريك لك .. « <sup>(۸)</sup>

فنحن هنا أمام جدول من نبع التوحيد الديني الذي عرفته مواريثنا الدينية

 <sup>(</sup>٧) انظر ابن قيم الجوزية [أعلام الموقعين] جــــ\$ ص٣٧٧ وما بعدها طبعة بيروت سنة ١٩٧٣ م
 و [الطرق الحكية في السياسة الشرعية] ص ١٧ – ١٩٠ تحقيق : د . جميل غازى طبعة القاهرة
 سنة ١٩٧٧ م .

<sup>(</sup>٨) د عبد المنعم أبو بكر [أخناتون] ص ٩٧ ، ٩٨ . طبعة القاهرة ت ١٩٣١ م .

والحضارية منذ فجر التاريخ الإنسانى ، حتى لقد أصبح مَعْلَماً بارزا من معالم تراثها الفكرى . جاءها من بقايا الشرائع الإلهية القديم . وبه تميزت عن صورة التوحيد فى [ العهد القديم] ، تلك التى جعلت « التوحيد » أقرب مايكون إلى الوثنية ، فالله فيها - بزعمهم - هو إله لبنى إسرائيل وحدهم ، أما الشعوب الأخرى فلها آلهتها الخاصة بها ؟ ا . .

وحتى وثنية العرب القديمة ، في جاهليتهم التي سبقت الإسلام ، كانت « انحرافا » عن جوهر ونقاء هذا « التوحيد » [ ولنن سألتهم من خلق السموات والأرض ؟ ليقولن : الله ..] (١) .. [ مانعبدهم إلا ليقربونا إلى الله زلق ...] (١٠)

وهذه الروح « التوحيدية » التي بلغت في روح الحضارة الشرقية مبلغ الهوية » والثوابت من القسمات ، هي التي جعلت المسيحية تعجز عن تلبية احتياجات الإنسان الشرقي الاعتقادية ، عندما أصابت هذه المسيحية التأثيرات « الهلينية » بما أخرجها عن الإطار الحقيقي للتوحيد الحق ؟!.. فكان دخول شعوب الشرق في دين الله للإسلام للواجا ، دونما إكراه ، بالترغيب أو الترهيب ، رغم حرية الاعتقاد التي أبقت المؤسسات الكنسية وماها من تراث في الجدل وخبرات في التبشير .. فلقد كان التوحيد الإسلامي ، الذي بلغ الذروة في النقاء ، والذي أعاد إلى هذه العقيدة لليسلام هي جوهر الدين مصفاءها ونقاءها الذي أرادها عليه الواحد ، سبحانه وتعالى .. كان هذا التوحيد الإسلامي « الهوية » التي أعادت شريعة الإسلام

<sup>(</sup>٩) لفإن: ٢٥.

<sup>(</sup>١٠) الزمر: ٢.

الكشف عن جوهرها ، بعد أن طمستها تعقيدات التثليث والتجسد والحلول ! . .

وإذا كان الباحثون في تراث الغرب الفلسني ، يرصدون في ذلك التراث تبارا « ماديا ـ ملحدا » منذ اليونان وحتى عصرنا الراهن . فلابد وأن يلفت نظر هؤلاء الباحثين خلو تراثنا الفلسني من هذا التيار « المادى ـ الملحد » عبر تاريخنا الحضارى الطويل .. وماتلك الشبهات والمقولات والاجتهادات التي يحسبها البعض « شكا » أو » زندقة » أو « إلحادا » ، إلا « وافد » غريب عن روح حضارتنا وفكرها الفلسني ، لم يتعد مكان «النتوء ـ النشاز » ، ولم يبلغ حجم « التيار » أو مايشبه « التيار » ! .. أما الاجتهادات الأصيلة ، التي حسبها « النصوصيون » « إلحادا » ، فإن النهج العقلاني الإسلامي الوسطى ـ الذي تتخت فيه « الحكمة » و « الشريعة » ـ يضعها في إطار « العقلانية الإسلامية » ، وينفي عنها أن تكون « مادية » أو « إلحادا » ، كذلك الذي تميز به التراث الفلسفي الغربي منذ اليونان وحتى العصر الحديث ..

فهو ، إذن ، التدين ... والتدين بروح التوحيد وعقيدته ... قد بلغ ويبلغ فى حضارتنا العربية الإسلامية مبلغ «الهوية»، والقسمة الثابتة، والسمة التى غدت معلماً من المعالم الذى تتميز به حضارتنا على غيرها من الحضارات ..

● والوسطية: التي جعلت حضارتنا العربية الإسلامية \_ وأمتها \_ ترفض « الغلو » ، بكل صوره ، وفي كل الميادين ... هذه « الوسطية الإسلامية » قد غدت ، هي الأخرى ، « هوية » تميزنا بها عبر تاريخنا الحضارى الطويل .... فهذه الأمة قد أراد لها الله سبحانه أن تكون وسطا ، تقف موقف الشاهد العدل بين طرفى الظلم ، والحق بين طرفى الباطل ، والاعتدال بين طرفى التطرف والغلو .. الخ .. [ وكذلك جعلناكم أمة وسطا لتكونوا شهداء على الناس ] (١١١) ..

بل إننا لانغالى إذا قلنا إن هذه «الوسطية الإسلامية» قد غلت ــ لمركزيتها ومركزها فى «القسهات ــ الهوية » ــ قد غلت جماع «الهوية » العربية الإسلامية ، والخصيصة الأم لأمتنا وحضارتنا ، وزاوية الرؤية الصحيحة والوحيدة لكل من أراد إدراك حقيقة السهات التي تميزت بها هذه الحضارة ، أي إدراك حقيقة جوهرها و «هويتها » . كما غلت معيار تقدم الأمة ــ يوم سادت وتألقت في إبداعها الحضارى ــ وسبب تراجعها وجمودها وتخلفها عندما أخلت مكانها للغلو والتطرف ذات اليمين وذات الشمال ! . .

0 0 0

لقد عرفت الإنسانية العديد من الحضارات التي نمت وازدهرت، قبل الحضارة العربية الإسلامية، وحولها، ومن بعدها. وشهدت الإنسانية تميز العربق من هذه الحضارات بالمذاق الحاص، و«البصمة» الحاصة التي ميزت الواحدة من هذه الحضارات عن غيرها. وشهدت الإنسانية، أيضا، ثميز حضارتنا العربية الإسلامية بهذه «الوسطية الإسلامية» - كخصيصتها العظمى - برزت فيها، فلونت قسهاتها، حتى غدت عنوانا عليها، وكانت سر ازدهارها، لا في إطارها المحلى الإسلامي فقط، بل وسر الحاذبية التي صنعت تأثيراتها العالمية سلما واختيارا...

<sup>(</sup>١١) الِمُرة: ١٤٣

وقبل الحديث عن أبرز معالم هذه « الوسطية الإسلامية » . ودورها في اليقظة الإسلامية المرجوة والإحياء الحضارى المنشود ، لابد من التنبيه إلى أن تطورات واقعنا وفكرنا قد أصابت مصطلح « الوسطية » بما جعله مصطلحا «سيئ السمعة » ! . . فهو ، لدى « العامة » من المثقفين ، وأشباه المثقفين من العامة قد غدا مرادفا « للثناثية » و « التميع الفكرى » و « انعدام الموقف الواضح وانحد » و « إمساك العصا من المنتصف » ، وغيبة اللون والطعم والرائحة عندما يتطلب الأمر الحسم والتحديد . . وهو اى مصطلح « الوسطية » لدى كثير من « خاصة » المثقفين ، يعنى مايعنيه في الفلسفة الأرسطية ، أى « نقطة رياضية » بين « قطين » من أقطاب ظاهرة ما . الأرسطية ، أى « نقطة رياضية » بين « قطين » من أقطاب ظاهرة ما . فالشجاعة ، مثلا ، هي وسط بين « الجين » و « التهور » ، كما أن « الكرم » هو وسط بين « البخل » و « الإسراف » . الخ . . الخ . . فالوسط مغاير لكلا القطبين ، يتوسط بينها .

وما هكذا مضمون « الوسطية » ، كالخصيصة العظمى لحضارتنا العربية ... الإسلامية ..

فهى ليت الموقف الوسط بين أمرين ـ على هذا النحو . وبهذا المعنى ـ وإنما هي «الموقف الثالث»، الذي يرفض تطرف الانحياز لأى من القطبين المتناقضين والمتقابلين ، دون أن يكتني بالوقوف في نقطة ثابتة تتوسطها ، وإنما يجمع ويؤلف ما يمكن جمعه وتأليفه من سماتها وقسماتها .. ف ، الكرم » غير «البحل » وغير «الإسراف» ، لكنه موقف ثالث ـ لايتوسطها ـ وإنما هو جامع لسمات وقسمات من كل من «البخل » و «الإسراف » . فقيه من جامع لسمات وقسمات من كل من «البخل » و «الإسراف » . فقيه من الحرص » ومن «البذل » ما يجعله جامعا ومؤلفا لما يمكن جمعه وتأليفه من

القطبين المتناقضين، مع المغايرة لهم والتميز عنهما.. وقس على ذلك كل الفضائل والمواقف والقسمات الحضارية التي كونت ملامح الحضارة التي أبدءتها هذه الأمة الوسط...

وإذا كان الله ، سبحانه ، قد نبه على اختصاص هذه الأمة بهذه الحصيصة \_ التي يستطيع كل من امتلكها أن يدخل في إطارها \_ فقال سبحانه : [ وكذلك جعلناكم أمة وسطا لتكونوا شهداء على الناس .] ، فإن نجاح المسلمين في الحفاظ على هذه الخصيصة في بنائهم الحضارى ، هو الذي مثل سر تقدمهم إبان عصر ازدهار حضارتهم .. كما أن اختلال التوازن ، ومن ثم افتقادهم هذه الوسطية ، هو الذي أفقدهم ميزتهم ، فدخلوا دروب الجمود والتراجع والتخلف الذي ساد حياتهم لعدة قرون .. ومن هنا تبرز العلاقة العضوية بين « الهوية الحضارية » وبين اليقظة المنشودة للأمة العربية تكون الهوية الحضاري الكافل ليقظة الأمة وتهضتها لابد وأن تكون الهوية الحضارية للأمة هي الصبغة التي يصطبغ بها هذا المشروع ، وذلك حتى تكون اليقظة حقيقية والنهضة مواصلة لروح الخلق والإبداع العربية الإسلامية ، وليست قيودا تشد الأمة إلى نمط من » التحديث » مناقض في هويته لشخصيتنا القومية والنمط الحضاري الذي تميزت به أمتنا عبر تاريخها الحضاري الطويل ..

إننا مع القائلين: «إنه لن يصلح آخر هذه الأمة إلا بما صلح به أولها ..... لكن لهذه المقولة عندنا مضمونا أعمق مما لها عند الكثيرين ؟! فهي تعنى أن ازدهارنا الحضارى المنشود رهن بتميز يقظتنا ونهضتنا المعاصرة بالحصائص الأساسية والهوية الحضارية التي تميزت بها نهضتنا الأولى ..

فالقضية ليست « قوالب تجارب السلف» . ولا معاركهم واهم المهم المرحلية ، وإنما الثوابت والقسمات الحضارية ، التي مثلت ونمثل الهوية التي تميزت بها أمتنا وحضارتنا عن غيرهما من الأمم والحضارات . تلك الخصائص التي نرى ارتباطها الأوثق « بالحصيصة الجامعة « خصيصة « الوسطية الإسلامية » .. فهذه الوسطية هي التي ميزت حضارتنا عن كثير من الحضارات الأخرى بالتوازن والموازنة بين ما عُد في أنساق فكرية أخرى متناقضات الاسبيل الم تعايشها ، فضلا عن الجمع بينها والتأليف بين سماتها وقسهاتها . فني الحضارة العربية الإسلامية تجسدت هذه الوسطية في العديد من السهات والقسمات التي كونت جوهر البناء الحضارى ، ومثلت سر تفوق المسلمين وتقدمهم ، وذلك من مثل :

• تميز الإسلام - وهو « دين » - ب « العقلانية » . ف « النقل » فيه - وهو قرآنه المعجزا - لم يأت ليدهش العقول فيذهبها - كما كان الحال مع المعجزات المادية لرسل الرسالات التي سبقت الإسلام - بل لقد جاء القرآن الكريم ليحتكم إلى العقول ، جاعلا من صريح المعقول وصحيح المنقول ، « الحكة » و « الشريعة » ، جاعلا من صريح المعقول وصحيح المنقول ، ومن « كتاب الوحى » و « كتاب الكون » سبلا متآخية ، خلقها خالق واحد ، ويسرها جميعا لهداية الإنسان وترشيده ، دونما تناقض أوتضاد . واحد ، ويسرها جميعا لهداية الإنسان وترشيده ، دونما تناقض أوتضاد . حتى لقد قالوا ، صادقين ، عن الإسلام : إنه نسق فكرى ، فيه تديّنت حتى لقد قالوا ، صادقين ، عن الإسلام : إنه نسق فكرى ، فيه تديّنت الفلسفة ، كما تفلسف الدين ! .. وللمرة الأولى في تاريخ الفكر الإنساني تتأسس » فلسفة » أمة وحضارة - « علم الكلام الإسلامي » - على » الوحى » الإلحى ، لا على وفضه أو تجاهله ، كما حدث في حضارات أخرى .

ولقد تقدم المسلمون عندما حافظت وسطيتهم على هذا التوازن. فلما سادت فيهم «النصوصية»، التي تنكرت للعقل والعقلانية... وعرفت حياتهم الفكرية نقيض «النصوصية»: العقلانية المنفلتة من النقل والوحى... اتفتح عليهم ياب من أبواب التخلف فدخلوا فيه!..

● وتميز الإسلام ـ وهو الدين العالمي ـ الذي جاء رحمة للعالمين ، وعقيدة لاتختص بشعب أو قومية أو جنس من الشعوب والقوميات والأجناس ـ تميز ـ مع عالميته ـ بعدم تجاهل الواقع القومي المتميز للأهم التي تدينت به ودخلت فيه . إنه لايتجاهل التمايز القومي ، ولايقفز عليه .. فن آيات الله في البشر اختلاف الألسنة والألوان .. ومع ذلك فهو ينكر أن تتحول التمايزات القومية إلى سدود تصد العقيدة والإنجاء الإسلامي والإنساني عن التأليف بن القوميات .. فهو ـ بالوسطية ـ بعطي هذا التمايز القومي المضمون الحضاري الذي يؤلف بين التعددية القومية وبين عالمية الإسلام الدين ، على النحو الذي يجعل أمة الإسلام وحضارته ، محيطا ، أوسع يحتضن الخزر القومية ، دونما تناقض أو تضاد .. فالعروبة الحضارية الإسلامية ، مثلا ، دائرة انتماء حضارية . تسبقها الدائرة الوطنية ، وتليها جامعة الإسلام ... فضمون العروبة الإسلامية هو ثمرة إسلامية متميز عن مضمونها العرق ختى تكون هناك إمكانية أو شبهة لتناقضها الفكري مع الإسلام ... حتى تكون هناك إمكانية أو شبهة لتناقضها الفكري مع الإسلام ...

وعشدما حفظت الوسطية الإسلامية هذا التوازن بين «العروبة» و «الإسلام» كان تفوق المسلمين وتقدمهم .. فلم حكم الأعاجم - الماليك والترك والديلم - أمتنا العربية الإسلامية ، ووقفوا عند الإسلام الدين ،

و « الشكل ، منه على وجه الخصوص ، دون العروبة الحضارية ، ذات الصلاة العضوية » بجوهر » الإسلام ، عند ذلك نشأت مزاعم تناقض العروبة مع الإسلام .. وجاء النقيض المنحاز العروبة ضد الإسلام .. وافتقدت الأمة الوسطية التي أقامت العلاقة العضوية والجدلية بينها ، فانفتح على المسلمين باب من أبواب التخلف فدخلوا فيه !

● وبالوسطية الإسلامية لم يقف فكر حضارتنا \_ إبان ازدهارها \_ عند النظر الواع زواج \_ في توازن \_ بين هذا النظر وبين المارسة والنظر النفري وأعل زواج \_ في توازن \_ بين هذا النظر وبين المارسة والتطبيق الله فلم يقلد اليونان الذين انحازوا للعمل الفكرى ضد العمل البدوى .. ولم يقف المسلمون عند علوم الوحي والشرع وحدها . وإنما برعوا في علوم الكون والطبيعة أيضا .. ولم يقفوا عند القياس الأرسطى . والمنطق الشكلي \_ الصورى \_ وإنما تجاوزوه \_ عبر الملاحظة والتجريب \_ فأبدعوا الله المنهج التجريبي الله ورأينا حضارتنا في الأصول \_ كما أبدعت في الصول الدين الفلمة النظرية \_ علم الكلام الإسلامي \_ تبدع في الصول التشريع الله للدنيا المول الفقه الفروع القيال . وكذلك صنعت في الفروع الفروع القضم الفقه الفقه العبادات المعادات المعاد المعادات المعاد

وعندما ساد ذلك النهج في حضارتنا كان تفوق المسلمين وتقدمهم .. فلما وقف فريق عند « النظر» في « الحواشي » و « المتون » و « الشروح » و « النهميشات » و « التعليقات » . مهملين فقه « الواقع » وعلومه .. ووقف آخرون عند « الواقع » بعد عزله عن هيمنة أحكام الشريعة وأصول الفقه .. كان إغلاق باب الإبداع ــ الاجتهاد ــ « في أصول الفقه » و « فقه

المعاملات ، ، وكان التقليد الذي زرع ويزرع في الواقع الإسلامي فلسفات تشريعية غريبة عن طبيعة الأمة وهويتها الحضارية .. فانفتح بذلك واحد من أبواب التخلف الذي دُفع إليه المسلمون فدخلوا فيه !..

 وكانت الوسطية الإسلامية قد حددت « للإنسان » المسلم في هذا الكون مكانا ممتازا ومتميزا . . فهو ليس سيد الكون \_ كما قررت ذلك الحضارات ذات الطابع المادي ــ حتى لقد زعمت تجسد الله فيه إ . . كما أنه ليس ، الحقير . . الفائي .. المتلاشي ، في ذات الله \_ كما قالت الحضارات ذات الطابع الصوفي ، الداعية إلى تعذيب الحسد تقربا إلى الله، وإدارة الظهر للدنيا بزهد الدراويش! فكان الإنسان في الكون ، كما حدده الإسلام: أنه سيد في هذا الكون ـ سيد فيه ، وليس سيده ـ لأنه ، مع تفضيله حتى على الملائكة المقربين ، وتسخير الطبيعة وقواها وظواهرها له . بحتل في هذا الكون مكان الخليفة والوكيل والنائب عن السيد الحقيقي . سبحانه وتعالى . لامكان هذا السيد الحقيق . فهو سيد في نطاق الخلافة والنيابة والتوكيل . سخرت له الطبيعة لعارتها وترقيتها . وليس للعدوان عليها والتدمير لمقوماتها . وأعطى الحرية والمسئولية ، ليكون في عهارة الكون وسياسة الدولة وتنظيم المجتمع مصدر السلطة والسلطان، في إطار مقاصد الشريعة وحدودها وبهذه الوسطية ربطت حضارتنا بين « العلم » و » الحكمة » بين » الوسائل » و « الغايات » ... وعرفنا فيها أن « السياسة « هي : « الأعمال التي يكون الناس معها أقرب إلى الصلاح وأبعد عن الفساد . . وليست هي : ، فن الممكن من الواقع ، ـ بصرف النظر عن الوسائل والأساليب ونصيب الغايات من الفضائل والأخلاقيات ؟ إ ...

ويوم أن كانت سائدة في حضارتنا هذه الوسطية . تقدم المسلمون ــ فلما دعا

قريق إنسانها ـ بالتصوف الجماهيرى ـ تصوف العامة ـ إلى الفناء فى ذات الله .. ودعاه آخرون إلى مادية لاتقيم فى الوجود وزنا لسواه .. كان ذلك بابا من أبواب التخلف الذى دخل فيه المسلمون !..

 وكانت الوسطية الاسلامية قد أقامت توازنا تموذجيا وفريدا بين « الفرد » و المُعموع . . . حتى لقد استنت في مبدان النَّرُوة والمال سنة منسيرة وممتازة . برئت من داء التطرف المنحاز إلى الفرد ، كما تجسد في و الليرالية الاقتصادية الغربية ، ، ومن داء التطرف المنحاز إلى المجموع ، كما تجسد في ، الشمولية الاقتصادية الغربية ... فأقامت الوسطية الإسلامية موازنة وتوازنا بين الفرد والمجموع في هذا الميدان الحاكم والحيوى من ميادين الإصلاح الاجتاعي . رأينا فيه : الملكية الحقيقية والمطلقة \_ ملكية الرقية \_ في الأموال لله سبحانه وتعالى .. ورأينًا فيه : الإنسان ــ من حيث هو إنسان ــ وليس الفرد أو الطبقة ــ خليفة ومُسْتَخَلَفاً عن الله في إدارة الأموال واستثارها وتنمينها ، وفق مقاصد الشربعة وموازين العدل التي حددها المالك الحقيق .. ولهذا الانسان\_كفرد\_ بحق الحَلافة والوكالة والنيابة \_ ملكية مجازية \_ هي ملكية المنفعة \_ أي الوظيفة الاجتماعية للملكية ـ محكومة بشروط ومقاصد الوكالة والنيابة والاستخلاف . وهي تمرة للعمل المشروع . ومحدودة محد الاكتفاء . لا الفقر ولا الاستغناء . وفق العرف الذي يرعى درجة انجتمع في سلم الغني والرخاء ... فجمعت هذه الوسطية المالية بين حسنتي الملكية الجاعية والملكية الفردية . وبرئت من أدواء التطوف في أي منهما ..

وبهذه الوسطية تقدم المسلمون .. فلم جنحوا إلى الانحراف . فتحولت أرضهم وأموالهم إلى « إقطاع حربي » لقادة العسكر وأمراء الأجناد والماليك ... ثم جاء طور انحياز صفوة مفكريهم الاجتاعيين والاقتصاديين المتغربين إلى قطبى التطرف الوافدين من الحضارة الغربية \_ الليبرالية المطلقة .. أو الشمولية المطلقة \_ غابت الوسطية الإسلامية ، ودخل المسلمون إلى التخلف من هذا الباب ! ..

و وكانت الوسطية الإسلامية قد أبدعت التوازن بين «الدين » و «الدنيا »... بين «الروح » و «المادة »... فنحن نعمل للدنيا كأننا نعيش أبدا ، ونعمل للآخرة كأننا نموت غدا ، وإيمائنا بالآخرة هو الذي يدعونا إلى أن نعمر في الدنيا فنغرس الغرسة حتى عندما تقوم القيامة ونشهد بأعيننا أشراطها ؟!...

لقد دمجت هذه الوسطية وجمعت وألفت بين العالمين « الدين ا و الدنيا » حتى جعلت من زينة الحياة الدنيا عبادة دينية ، ومن صلاح أمور الدنيا وتوافر الاحتياجات المادية للإنسان ، الشروط الضرورية لصلاح أمر الدين ! \_ كها قال حجة الإسلام الغزالى \_ . . وأصبح مألوفا فى فكرنا الإسلامى مقولات تقول : مارآه المسلمون حسنا فهو عند الله حسن . . . وأن المسلم الحقيق \_ حتى لوكان أشعث أغبر \_ لو أقسم على الله لأبره الله ؟! . . وأن صلاة الجائع والحائف لا تجوز ، لأن « الأمن المادى » و « الروحى » هو أساس التدين بالدين . .

وعندما ساد هذا التوازن ، الذي صنعته الوسطية الإسلامية ، كان تقدمنا وتفوقنا . فلما غابت هذه الوسطية ، فأدار البعض منا ظهره للدنيا وعلومها وفنوئها ، باسم الدين ، وأدار البعض الآخر ظهره للدين وعلومه ومناهج تهذيبه للنفس وترقيقه للقلوب ، باسم الدنيا ، اختل التوازن ، فكان ذلك الباب من أبواب التخلف الذي دخل فيه المسلمون ! . .

● وكانت حضارتنا قد أقامت ذلك التوازن القريد بين « فروض العين » و « فروض الكفاية » أى - بتعبير حديث - بين « الفرائض الفردية » و « الفرائض الاجتاعية » - كجزء من موازنتها بين « الفرد » و « الجموع » - . . فكانت هذه الموازنة لبنة من لبنات تقدمنا . إذ في ظلها كان الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر - أى الاهتام بالشئون العامة - فريضة تأتى في مقدمة فرائض الإسلام . وكانت المرأة لاتخرج إلى الحج - وهو خامس أركان الإسلام - إلا بإذن زوجها ، ولكتها تخرج إلى الحجاد عندما يتعين باحتلال العدو أرض الوطن ، حتى وإن رفض زوجها خروجها للجهاد ؟! . وكانت مجالس العلم أذكى من خلوات عبادات الفروض العينية . . الخ . . الخ . .

فلها أصاب الحلل هذا التوازن وهذه الوسطية ، ورأينا الذين يهتمون لهموم الأمة ويناضلون لنهضة \* الجهاعة \* يتحللون من التكاليف الفردية ، بل ويسخرون منها .. على حين قد غرق وغالى فيها آخرون حتى لقد استنفذت منهم الطاقات فأهملوا مصالح \* المجموع \* .. كان ذلك واحدا من أبواب التخلف الذي دخل فيه المسلمون ! ..

وكانت حضارتنا قد استنت سنة حسنة عندما وازنت \_ بالوسطية \_ بين « حقوق الحكام » و « حقوق المحكومين » ، فكان حكامها « عالا » عندها و « أجرا » لديها ؟! . . لهم \_ وهم النواب عن الأمة \_ حق السمع والطاعة فيما فوضتهم الأمة فيه ، مما هو لازم لبلوغ الغاية من التفويض ، وفق مقاصد الشريعة وحدودها . وللمحكومين على حكامهم حق العدل ، الذى هو أعظم الشريعة وحدودها . وللمحكومين على حكامهم حق العدل ، الذى هو أعظم المدل » الذي هو أعظم المدل » المد

مقاصد الشريعة ، والغاية من رسالات كل الرسل ، واسم من أسماء الله سبحانه وتعالى ؟!

فلها اختل هذا التوازن .. تنكب الحكام سبيل العدل إلى مسالك المظالم والاستبداد .. فرأوا في أموال المسلمين الطعمة اللهم ولأعوانهم ، وتوزعت الرعية إلى أرقاء للترغيب والترهيب إ .. أما المحكومون فإنهم سلكوا سبل التواكل واللامبالاة والتدليس ، إفشالا لخطط الحكام ، ونكاية بهم ، وانتقاما من ظلمهم واستبدادهم .. فكان الفقر والإفلاس من مقاصدهم - أحيانا حتى تضمحل سلطة غاصبيهم وظالمهم ؟! - ايش تأخذ من تفليسي يابرديسي ؟! ا - .. فغاب السمع والطاعة مع غيبة العدل والإنصاف .. واضمحلت الحضارة الإسلامية مع اضمحلال قدرات الحاكمين والمحكومين .. وكان ذلك بابا واسعا من أبواب التخلف الذي دخل المسلمون فيه ! . .

وكانت وسطيتنا الإسلامية قد أقامت لنا توازنا عبقريا بين « العقل « و « القوة » ، تحدث عنه أسلافنا فيا أورثونا من كنوز تحت عناوين من مثل : الموازنة بين « القلم » و « السيف » . . وجدا التوازن صارت القوة الضاربة أداة بيد العقل والفكر والحضارة ، عليها أن تحمى الحمى ، ولها حق « الوعى » الحضارى عندما يطلب منها أن « تطبع » ؟!..

وعندماكانت هذه القوة الضاربة « عربية الفكر والحضارة » \_ أى من ذات الأمة \_ ساد التوازن بينها وبين « عقل الأمة » .. فكان التقدم والأزدهار .. فلما أصاب النرف بأمراضه هذا القطاع من قطاعات الأمة ، وأعجزت الرفاهية وأقعدت العرب المسلمين عن النهوض بمهمة القوة الضاربة اللازمة والقادرة على مواجهة التحديات ، الداخلية \_ كالتشرذم الإقليمي .. والثورات المذهبية ..

والهردات الطائفية والمحلية \_ والتحديات الحارجية \_ بيزنطية .. وصليبية .. ومغولية \_ عند ذلك لجأت الدولة إلى النرك الماليك ، فلم تضخمت مؤسسة العسكر الماليك ، اختل التوازن كأبشع مايكون الحلل ، فتحولت المؤسسة العسكرية المملوكية من أداة بيد الخلافة \_ كهاكان مأمولا \_ إلى القوة الحقيقية التي تلعب بمنصب الخلافة \_ وكانوا غرباء عن حضارة الأمة ، ولم يألفوا \_ لأنهم عسكر وتوك مماليك \_ ماتعنيه عقلانية الإسلام من استنارة ، وماعقده الإسلام الحضاري مع العروبة الحضارية من عروة وثنى . فاختل التوازن ، لحساب « القوة » ، على حساب « العقل » .. لحساب « النصوصية » الجامدة ، وعلى حساب " العقلانية المستنيرة " .. ثم كان أن فرضت الأخطار الخارجية ــ وخاصة الصليبية والمغولية والغربية الحديثة ـ على الأمة أن تسلم القياد لهذا اللون من ألوان " القوة " ، وطالت أحقاب الحطر الخارجي فامتدت قرون الحكم للترك المغول \_ الماليك \_ والترك العثمانيين \_ فلما طال ليل التخلف ، النابع من غيبة التوازن ، وسيادة الخلل ، لاختفاء الوسطية أو تراجعها ، رأينا التراجع وقد صار جموداً .. ورأينا هذا الجمود وقد أثمرً بمرور القرون ـ هذا التخلف . الذي استنفر ويستنفر القوى العاقلة في الأمة لتجاهد من أجل اليقظة الإسلامية ، وفي سبيل النهضة التي تخرج المسلمين من المأزق الذي دخلوا ..! d.d

• وكانت وسطيتنا الإسلامية قد صنعت ذلك التوازن الدقيق بين « الدين « و « الدولة » . عندما وقفت شريعتها الإسلامية الإلهية الثابتة عند المقاصد والفلسفات والحدود الثوابت فيما يتعلق يشئون الدولة وسياسة المجتمع وتتمية العمران ، الأمر الذي جعل من هذه الشريعة \_ في أحكامها الدنيوية \_ إطارا حاكما هو أشبه ما يكون بالروح الحضاري والفلسفة التشريعية .. والأمة ،

بداخل هذا الإطار ، هي مصدر السلطات ، تبدع في شئون « الدولة » إبداعها المحكوم بروح الشريعة الإلهية ومقاصدها ، تلك التي وقفت عند الثوابت والأصول . .

وقى ظل هذا التوازن صنعت أمتنا تقدمها .. فلما غاب عن «الواقع » و «الفكر » ، وجدنا أنفسنا وقد توزعتنا دعوات تبعنا فيها سنن الأمم والحضارات الأخرى ، شبرا بشبر وذراعا بذراع . حتى لقد دخلنا جحر الضب الحرب الذى دخلوه .. رغم تحذير النبي .. صلى الله عليه وسلم .. لنا من هذا المصير ؟! ... . فقال نفر منا بما يشبه « الكهانة » و « الدولة الدينية » .. وقال آخرون » بعلمانية » تدع مالقيصر لقيصر ومالله لله ؟! .. وتوزعتنا مذاهب ، منها من بجرد الأمة من كل سلطة وسلطان .. ومنها من يجرد الإسلام من طابعه المدنى ومدخله في سياسة الدولة وتنظيم المجتمعات ... فكان هذا الباب من أبواب التخلف الذي دخله المسلمون ، يستعبرون » مشكلا » كبي يستعبروا له الخلول » ، ذاهلين عن وسطيتهم الإسلامية ، وغافلين عن التوازن الذي أثمرته في هذا المبدان ! ..

袋 袋 袋

تلك هي ﴿ الوسطية الإسلامية ﴾ : الخصيصة الجامعة ..

كانت "« زاوية الرؤية » لكل سمات حضارتنا العربية الإسلامية إبان ازدهارها وعطائها...

وكانت « المزاج » الذي طبع قسمات هذه الحضارة ، عندما كانت منارة الدنيا بأسرها ..

وكانت «الروح» السارية في «المكونات : الثوابت»، التي مثلت «هوية» هذه الحضارة و «جوهرها».

وصدق الله العظيم إذ يقول : [وكذلك جُعلناكم أمة وسطا لتكونوا شهداء على الناس] .

وصدق رسول الله \_ صلى الله عليه وسلم \_ إذ يقول : «الوسط : العدل . جعلناكم أمة وسطا ...«(١٣) .

إنها أمة عربية إسلامية متميزة بـ « هوية » حضارية متميزة .. ولابد ليقظنها ونهضتها الحديثة من أن تتأسس على مشروع حضارى يصطبع جهويتها المتميزة ، لا نجرد الوفاء بحق التمايز الحضارى الموروث على دعاة اليقظة والنهضة الحديثة .. وإنما بحكم الضرورة التي تعلمنا استحالة النمو على البذر إذا هو ألتى في غير المناخ الصالح كي ينبت فيه .. وبحكم الأضرار المحققة والماثلة في طريق النبعية للنموذج الحضارى الغربي ، الذي تتضح الآن أكثر فأكثر المآزق التي تمسك منه بالخناق ! .

. إن تميز أصالتنا بهذه « الهوية » الحضارية التي طبعتها . ينطلب أن تتميز بها معاصرتنا أيضا ، وذلك إذا شئنا ليقظتنا ونهضتنا أن تكون محققة لتحرونا من الأغلال . أغلال التبعية لقاهرى أمتنا ، الذين فرضوا عليها التحديات ، تاريخيا ، ولايزالون يفعلون ! . وإذا شئنا ، كذلك . لحضارتنا وأمتنا أن تعود فتسهم ، مرة أخرى ، في العطاء الفكرى كحضارة إنسانية ، تبلورت حول عقيدة عالمية ، حمل رسالتها النبي العربي إلى الإنسانية جمعاه .

<sup>(</sup>١٢) رواه الإمام أحمد.

إن حضارتنا إسلامية ، كما أن أمتنا إسلامية . ولقد أنجزت أمتنا طور ازدهارها الحضارى عندما اصطبغت حضارتها بهذه الهوية الإسلامية ، فتأسلمت مختلف ميادين الإبداع الحضارى ..

وليس معنى أسلمة اليقظة والنهضة والمشروع الحضارى الظن بتطابق « الحضارة » وه الدين . ف « الحضارة » إبداع « بشرى ـ مدنى » ، وإسلاميتها تعنى تميزها بسيادة المعايير الإسلامية محتلف ميادين إبداعها . فهى ثمرة لتفاعل « العقيدة » الدينية مع « الواقع » من خلال وبواسطة الإبداع « الإنسانى » . إن العهارة الإسلامية » وه الفنون الإسلامية » ليست « الدين الإسلامي » ، ولكها إبداع الإنسان المسلم عندما يكون مسلم حقا .. وكذلك الحال في مختلف ميادين الإبداعات الحضارية . إنها ـ بإيجاز ـ « الوضع البشرى » المؤسس على « الوضع الإبداعات الحضارية .. إنها ـ بإيجاز ـ « الوضع البشرى » المؤسس على « الوضع الإبداعات الحضارية .. إنها ـ بإيجاز ـ « الوضع البشرى » المؤسس على « الوضع الإبداعات الحضارية .. إنها ـ بإيجاز ـ « الوضع البشرى » المؤسس على « الوضع الإبداعات الله الإبداعات الدين » ـ ، والمحكوم بأطره » والمطبوع بطابعه الإبلى » والمصبوغ بصبغته الإلهي » والمصبوغ بطابعه الإلهي » والمصبوغ بصبغته الإلهية .. .

وفى الإبداع الحضارى ، وحول النهضة الحضارية يدور الحديث .. فشارع اللدين ، سبحانه وتعالى قد تكفل بحفظه [إنا نحن نزلنا الذكر وإنا له لحافظون] (١٣) . واليقظة المطلوبة ، والنهضة المنشودة ، هي إسلامية بقدر استلهامها الهوية الحضارية الإسلامية في الإبداع الحضاري المدنى المنوط بمسلمي هذا العصر الذي نعيش فيه ...

<sup>(</sup>۱۳) الحجر: ۹.



# تاريخ التراجع الحضاري وأسبابه .. ومظاهئره

لم يتبدل «الإسلام ـ الدين » . . ولم تضعف حصيلة المسلمين من فقه أسراره ومراميه . . بل لعل التقدم الذي أحرزته علوم الشريعة والعلوم الطبيعية أن يكون قد أتاح للخلف من أسرار الإسلام ومراميه ما لم يتح للأسلاف . .

فلإذا تقدم «السلف».. وتخلف «الخلف» ؟.. حتى صرنا إلى ما نحن عليه ، ووجدنا أنفسنا \_ وغيرنا \_ مدفوعين إلى الخوض فى الحديث عن ضرورة اليقظة الإسلامية التى تخرج الأمة من السبات والنوم ؟.. والصحوة التى تنقذها من السكرة ؟.. والنهضة التى تغادر بها الركود .. والتقدم الذى يعتقها من التخلف ؟.. والتجديد الذى يخرج بها من الجمود ؟.. والاجتهاد الذى يعصمها من التقليد ؟.. والارتقاء الذى يرفع عنها عار الانحطاط ؟.. والتواصل الحضارى الذى يجدد الخيوط التى وهنت ، ويبعث الحياة فى قنوات الاتصال بين حياة المسلمين ودينهم الحنيف ؟؟؟..

لقد زادت معرفتنا بالإسلام .. وزادت كشوف المسلمين لثروات أوطانهم المادية .. وبلغ تعدادهم المليار .. وهم أكثر أهل الأرض زيادة في معدل التوالد الجديد ؟!..

فلهاذا تقدم السلف؟.. ولماذا تخلف الحلف؟.. سؤال طرحه العقل المسلم منذ القرن الثامن عشر الميلادى .. وأضاف إليه ، منذ الغزوة الاستعارية الغربية الحديثة، السؤال عن: سر تقدم غير المسلمين!!...

وإذا كانت إجابات هذا السؤال قد تعددت بتعدد مذاهب الذين طرقوا مباحث هذا الميدان فإنني أعتقد أن رصد التحولات الواقعية التي أحالت تقدمنا تخلفا ، عبر مسيرتنا التاريخية ، هو أقوم السبل لحسم النزاع بين المجيبين على هذا السؤال ! . .

49 49 C

لقد ذهب الصحابي سعد بن هشام بن عامر ، رضي الله عنه ، إلى أم المؤمنين عائشة ، رضي الله عنها ، سائلا . . فقال :

هـ يا أم المؤمنين ، أنبئيني عن خُلقِ رسول الله ، صلى الله عليه وسلم ...

\_ فقالت : ألست تقرأ القرآن ؟!

\_ قال : بلي ا

ـ قالت : فإن خُلُقِ نبى الله كان القرآن » (١) !

هنا ، كان القرآن قد تحول ، عبر الذين فقهوه ، إلى طاقة حية ، تقيم فى الواقع بناء حضاريا تتجسد فيه روح القرآن ! . . ولم يقف الأمر عند الحفظ والترتيل للآيات ، بل ولا الفقه للمرامى والأغراض ؟! . .

وعندما ساوم الباطلُ \_ ممثلاً في مشركي قريش ـ الحقَّ ـ ممثلاً في رسول الله ، \_ صلى الله عليه وسلم ـ بالترغيب والترهيب ، كانت قولته المشعة المدوية : «والله لو وضعوا الشمس في يميني والقمر في يسارى على أن أترك هذا

<sup>(</sup>١) رواه مملم

### الأمر حتى يظهره الله أو أهلك فيه ما تركته .. . (٢) !

ولقد صبغت هذه المقولة تلك المرحلة ، فكان شعار جبلها الفريد ، «احرص على الموت توهب لك الحياة « إ .. فكان الذي بهر الدنيا .. المستضعفون يقوضون عروش الأكاسرة والقياصرة ، ويحيون موات المواريث الحضارية القديمة ، ويفتحون في ثمانين عاما ما لم يفتح الرومان ـ سادة الفتح في التاريخ \_ في ثمانية قرون .. ويبدعون أعظم وأنيل الحضارات التي شهدها تاريخ الإنسان ...

فلهاذا .. ومتى .. وكيف حدث الانقلاب ؟.. وما هى المسيرة التى سلكتها الأمة إلى حيث تحققت فيها النبوءة السياسية والحضارية . التى نبه عليها رسولها \_ صلى الله عليه وسلم \_ محذرا ، عندما قال : « يوشك أن تداعى عليكم الأمم من كل أفق كما تداعى الأكلة على قصعتها ! .. »

فقال سامعوه : « يا رسول الله ، أمن قلَّة بنا يومثذ؟! «

قال : «أنتم يومثذ كثير ، ولكن تكونون غثاء كغثاء السيل ، ولينزعن الله من صدور عدوكم المهابة منكم ، وليقذفن الله في قلوبكم الوهن ! »

فسأل سامعوه : «وما الوهن ، يا رسول الله؟ »

قال: «حب الدنيا وكراهية الموت! «(٣) .

لماذا ؟.. ومتى ؟ .. وكيف حدث الانقلاب الحضارى . حتى تحققت السامون النبوءة ـ المُحذَّرة ، لرسول الله ـ صلى الله عليه وسلم ـ . فغدى المسلمون

<sup>(</sup>٣) النويري [نهاية الأرب في فنون الأدب] جـ١٩ ص٢٠٠ طبعة دار الكت المصرية

<sup>(</sup>٣) رواه أبو داود وابن حنبل.

غرباً فى ديارهم ، أسرى لأعدائهم ، تستبد بهم وبمقدراتهم التحديات المعادية والمنهالة على عالم الإسلام من كل الملل والقوميات \_ ومن الحضارة الغربية وقواها العدوانية على وجه الخصوص \_ ؟!..

نفسك الحيط من بدايته .. ولنتابع المسيرة الحضارية ، راصدين أسباب التراجع ومظاهره ، لنضع أيدينا وعقولنا على سبل اليقظة التي هي الغاية من وراء هذه الصفحات .

#### 0 0 0

لقد كانت قيادة الشرق ، فى صراعه التاريخى ضد الغرب ، للدولة الفارسية .. نهضت بهذه المهمة ، ومارست هذا الدور ، ناجحة حينا ومحفقة أحيانا ، لعدة قرون [ ٤٩٠ ق م ٦٢٧ م]؟!..

لكن هذه الدولة الفارسية قد بلغت بها أمراضها المستعصية \_ من النظام الإقطاعي الظالم \_ إلى الطبقية الثابتة المغلقة . إلى استبداد أكاسرتها باسم التفويض الإلهي \_ بلغت هذه الأمراض حدا جعل كفة الغرب الإغريقي ترجح في هذا الصراع ، فكانت الهيمنة الإغريقية الغربية على عالم الشرق منذ حقق الإسكندر الأكبر [٣٥٦ - ٣٣٣ ق ، م] انتصاره الحاسم على الفرس سنة ٣٣١ ق . م . ومنذ ذلك التاريخ :

- رزحت الشام ومصر وبلاد الشمال الإفريق تحت الحكم الإغريق فالرومانى فالبيزنطى ...
  - وظل العراق تحت الهيمنة الفارسية ..
- وتبادل الفرس والأحباش السيطرة على اليمن وجنوبي شبه الجزيرة العربية ...

 وكاد وسط شبه الجزيرة العربية أن يسقط ، فيتم احتواء كل الشرق نهائيا ، فى غزو الحبشة لمكة عام الفيل سنة ٧١٥ م.. عام ولادة الرسول محمد بن عبدالله ، عليه الصلاة والسلام ؟!..

لكن ظهور الإسلام قد جاء إيدانا بتغير صورة هذا الواقع البائس ، وتبدل اتجاه التاريخ العالمي ...

- فنى عام البعثة المحمدية ، ومع تباشير الوحى برسالة الإسلام ، تحقق للعرب أول انتصار على الفرس فى «يوم ذى قار» ؟! ..
- وبالتوحيد الديني توحدت الهوية القومية والحضارية للعرب ، فبنوا دولتهم العربية الإسلامية ، التي رفعت رايات الوحدة على شبه الجزيرة كلها للمرة الأولى في التاريخ ,
- وانطلقت شعوب المنطقة \_حتى الذين ظلوا على عقائدهم الدينية القديمة \_ خلف العرب المسلمين في موجة الفتوحات العربية الإسلامية .
   كالإعصار التحريري ، فاقتلعوا الهيمنة الغربية البيزنطية التي رسف الشرق في أغلالها لأكثر من عشرة قرون ؟!..
- وأنجزت هذه الفتوحات وحدة الشرق ، تحت قيادة الأمة العربية ،
   وواصلت الدولة العربية الإسلامية المهمة التي عجز عنها الفرس .. مهمة قيادة الشرق في صراعه التاريخي ضد أطاع الغرب واستعاره ..

لكن الغرب لم يستسلم لهذا المصير ، فظلت الجبهة «الإسلامية ــ البيزنطية « مشتعلة بوقائع الغزو والجهاد ..

والذين يراقبون حركة «الحط البياني « لأحداث جبهة الصراع «الإسلامية -

البيزنطية " ، يلحظون العلاقة العضوية بين " وحدة الأمة الإسلامية " و " وحدة دولتها العربية الإسلامية " وبين توالى انتصارات الجهاد الإسلامي على خط هذه الجبهة .. فإذا ضعفت وحدة الأمة واهترت وحدة الدولة مالت الكفة على جبهة التحديات الخارجية لصالح الأعداء .. أى أن العوامل الداخلية والخارجية قد ارتبطت دائما وأبدا في الصعود والهبوط .. في القوة والضعف .. في الانتصار والهزيمة ، فكان تاريخ " الواقع " الشاهد الأعظم على صدق " المناهج والنظريات " التي تعلمنا صدق هذه المقولة في شئون الأم عبر كل الحضارات وفي كل مراحل التاريخ .. فالعلاقة عضوية ، والعروة وثتي بين العوامل الداخلية والخارجية في صراعات هذه الأمة ، وفيا حققت من تقدم وما أصاب مسيرتها الحضارية من نكسات .

فاشتداد مخاطر التحديات الخارجية فتح الباب للاهتام بـ " الدولة " أكثر من " الأمة " . والتركيز على " القوة " على حساب " العدل " . فتغير النهج الإسلامي ، تدريجيا . منذ تأسيس الدولة الأموية [ 11 هـ 171 م ] فشابت « الشورى " سلبيات " الملك العضود " ، وأصبحت الأموال دولة بين الأغنياء . بعد أن كانت نهرا أعظم والناس شربهم فيه سواء ؟! . الأمر الذي فجر . على أرض الواقع الداخلي سلاسل من " الثورات " و « الانتفاضات " و " الأزمات " . عالجنها " الدولة " بالمزبد من " الأدواء " ، فلقد واجهت النوق الداخلي بتنمية " القوة " بدلا من إشاعة " العدل " و « الشورى " حتى جاء الوقت الذي تضخمت فيه هذه « القوة » الضاربة \_ وكانت قد أصبحت غريبة عن الوح الحضاري للأمة \_ فتم « الانقلاب " الذي قاد النهضة إلى التراجع الوح الحمود ؟! . .

لقدكانت وحدة « الأمة » الاختيارية هي المصدر الطبيعي لقوة « الدولة » .. وعندما كان التمزق يصيب وحدة « الأمة » كان الوهن يتسرب إلى قوة « الدولة » ، فتميل الكفة \_ إعالا لقانون ارتباط العوامل الداخلية بالخارجية \_ ثميل الكفة لصالح الأعداء على جبهة الغزو والجهاد . .

- فنى [ ٧٠ هـ ١٨٩ م] انقسمت الأمة فى الصراع بين عبد الملك بن مروان - ١٦ - ١٨ هـ ١٤٦ - ٧٠٠ م] وعبد الله بن الزبير [ ١ - ١٧٣ هـ ١٦٢ -١٩٣ م] فبلغت « الدولة » من الضعف الحد الذى اضطرها إلى مهادنة الروم البيزنطين لقاء » جزية » – نعم « جزية » – هكذا سماها المؤرخون ؟! – مقدارها ألف دينار يدفعها خليفة المسلمين عبد الملك بن مروان إلى ملك الروم «كل جمعة » ؟! –
- فلها عادت إلى «الأمة «وحدتها وإلى «الدولة» قوتها ، بعد تصفية ثورة ابن الزبير ودولته ، طويت هذه الصفحة من صفحات كتاب العلاقة مع الروم ، واستأنف المسلمون الغزو والجهاد في [سنة ٧٦هـ سنة ٦٩٥ م] وانتظم هذا الغزو والجهاد ، تقريبا ، كل عام !...
- فليا جاءت [سنة ٨١ هـ سنة ٧٠٠ م] وحدثت ثورة عبد الرحمن بن الأشعث [٨٥ هـ ٧٠٤ م] كان التمزق والضعف .. فتوقف الغزو والجهاد في ذلك العام ؟!.
- وإبان تزايد حدة الثورات التي أشعلها الخوارج والعباسيون ، تفرقت «الأمة» وانخرطت جموعها وقواها خلف أعلام الثوار .. فضعفت «الدولة الأموية» .. فتوقف الغزو والجهاد طوال فترة ضعف الدولة الأموية ، وفي مرحلة التأسيس وعدم الاستقرار \_ بسبب الثورات أيضا \_ للدولة العباسية .. بل لقد

مالت الكفة لصالح الروم ، فشرعوا فى غزو ديار الإسلام ، وانتزع ملكهم قسطنطين [٧٤١\_ ٧٧٥ م] مدينة «ملطية» عنوة ، وهدم سورها فى [سنة ١٣٨ هـ سنة ٧٥٥ م]؟!

- فلم عادت الوحدة « للأمة » والقوة « للدولة » العباسية الجديدة ، تغير ميزان القوى ، فعاودت الدولة غزوها وجهادها .. واستردت مدينة «ملطية»
   [سنة ١٤٠ هـ سنة ٧٥٧م] .
- وفى عهد هارون الرشيد [١٤٩] \_ ١٩٣ هـ ٢٦٦ \_ ٨٠٩ م] تصاعد الخط البيانى للغزو والجهاد .. حتى إذا حدثت فتنة الأمين [١٧٠ \_ ١٩٨ هـ ١٩٨ \_ ٨١٣ م] والمأمون [١٧٠ \_ ٢١٨هـ ٢٨٦ \_ ٨٣٣ م] تراجع هذا الخط ، فغابت من سنوات تلك المحنة ظاهرة الغزو والجهاد؟!..

وفى القرن الثالث الهجرى برزت على خريطة الواقع الإسلامى عدة عوامل وظواهر ذات دلالة بالغة فى موضوع هذا الحديث ..

- فثورات الخوارج وهباتهم وانتفاضاتهم قد تواصلت دون انقطاع ...
   والعلويون ، الذين نافسوا العباسيين على «السلطة» و «الدولة» ، توالت ثوراتهم تحت قيادات «زيدية» ... فكانت لهم فى ذلك القرن الثالث الهجرى ثورات : فى الكوفة [سنة ٢٤٢ هـ سنة ٨٥٦ م] وطبرستان [سنة ٢٥٠ هـ سنة ٨٦٤ م] والرى [سنة ٢٥٠ هـ سنة ٨٦٤ م] وقزوين [سنة ٢٥٠ هـ سنة ٨٦٤ م] وثورة الزنج الكبرى فى العراق وفارس [سنة ٢٤٩ هـ سنة ٨٦٤ م]...
- والشعوبية ، التي احترفت الكيد لكل ما هو عربي ، والتي لم تتبدد أحلامها في إحياء المواريث المجوسية الفارسية القديمة ، واصلت هي الأخرى

الكيد لوحدة الأمة ولقوة الدولة .. ولم يتوقف نشاطها بنكبة الرشيد للبرامكة [سنة ١٨٨ هـ سنة ٩٠٣ م] .. بل لقد استثمروا هذه النكبة ، عاطفيا ، في الكيد للعروبة ودولتها وللإسلام ووحدة أمته ..

- وغير الثورات المذهبية والفكرية ، تفجرت في الكثير من ولايات الدولة انتفاضات محلية ، لأسباب اقتصادية أو اجتماعية أو عرقية أو قبلية .. وذلك من أمثال ما حدث في مصر [سنة ٢١٣ هـ سنة ٨٢٨ م] و [سنة ٢١٥ هـ سنة ٨٢٨ م] و [سنة ٢١٠ هـ سنة ٨٣٠ م] و إسنة ٢١٠ هـ سنة ١٨٠ م] وما حدث في فارس [سنة ٢٢٠ هـ سنة ٥٣٠ م] وما حدث في طبرستان [سنة ٢٢٠ هـ سنة ٢٨٠ م] وما حدث في طبرستان [سنة ٢٨٠ هـ سنة ٨٣٩ م] وما حدث في طبرستان [سنة ٢٨٠ هـ سنة ٨٩٩ م] .
- وغير هذه الثورات .. والمكاثد .. والتمردات ، شهد هذا القرن ، والذى تلاه عددا من الأزمات الداخلية ، ذات الطابع الفكرى ، أضعفت وحدة الأمة ، فسرى الضعف إلى الدولة والخلافة على نحو مهد السبل لعوامل التراجع والجمود والاضمحلال ..

فنى سنوات [٢١٢ ـ ٢١٩ هـ ٢٨٧ ـ ٨٣٤ م] حدثت المحنة التى اشتهرت بمحنة «خلق القرآن»، عندما استخدمت الدولة قوتها فى فرض لون من ألوان الفكر على رافضيه، فكان ماكان من انقسامات فى صفوف العامة والحاصة على حد سواء...

وفی [سنة ۲۳۲ هـ سنة ۸۵۰ م] شرع المتوكل العباسي [۲۰۰ – ۲۶۷ هـ ۲۲۷ هـ ۸۲۱ م] فی اضطهاد الشیعة والمعتزلة والعلویین .. وتصاعد هذا الاضطهاد فی عهد القادر بالله [۳۸۱ – ۲۲۳ هـ ۱۰۳۱ م] فصدر ما عرف بـ «الاعتقاد القادری» ، الذی حرم فکر

المعتزلة وأهل العدل والتوحيد . بما يشبه المراسيم الكنسية . الغريبة عن روح الإسلام ؟!...

• وفى خضم هذه الثورات .. والمكائد .. والتمردات .. والأزمات .. ولأزمات .. وبتأثيراتها ، كان ضعف الدولة المركزية .. فظهرت حركة استقلال العديد من الولايات . وخصوصا فى الأطراف .. فاستقلت الدولة الطولونية [ ٣٥٠ هـ ١٩٥٠ م] والغزنوية [ ٣٩٠ هـ ٩٩٩ م] .. وكانت السلطة فيها جميعا أعجمية .. تركية وديلمية .. ٢١.. وذلك فضلا عن المغرب .. والأندلس (١) ...

تلك كانت أبرز التحديات التي واجهت الدولة الإسلامية في القرن الثالث الهجري ... فعاذا صنعت هذه الدولة إزاء هذه التحديات ؟! ..

لقد سبقت إشارتنا إلى أن الدولة قد عالجت هذه «الأدواء» بـ «الداء» الذي زادها حدة وتفاقا . فأغلب هذه الانشقاقات والأزمات قد جاء تمرة لضمور «العدل» و «الشورى» في مناهج الحكم وغاياته ووسائله . لحساب تركيز السلطة والثروة بيد «الدولة» وأنصارها وعصبيتها . ظنا منها أن ذلك هو المعين على مواجهة التحديات الخارجية بكفاءة واقتدار . . لكن هذا الطريق في معالجة التحديات قد زادها عددا واستفحالا ؛ على النحو الذي أشرنا إلى أمرز معالمه فيا تقدم من سطور ...

والبعض ــ ممن يحترف منهج «التبرير» في كتابة التاريخ ــ يوى أن «الدولة »

 <sup>(</sup>٤) انظر فى نواريخ هذه الأحداث (كتاب التوفيقات الإلهامية فى مقارنة التواريخ الهجرية بالسنين
 الأفرنكية والقبطية] دراسة وتحقيق : د. محمد عارة - طبعة جروت سنة ١٩٨٠ م

لم يكن أمامها خيار آخر في معالجة ومواجهة هذه التحديات .. فلايفل الحديد إلا الحديد؟!...

لكننا ننبه إلى أن النهج الإسلامي ، بل والتاريخ الإسلامي . قد عرف . بل ومارس ، خيارا آخر في مواجهة مثل هذه التحديات ... فخامس الراشدين عمرين عبد العزيز [71-101 هـ 7٨١-٧٤٣ م] عندما حمل أمانة خلافة المسلمين . واجهته تحديات مماثلة ، بل ربما أشد ... فعلى جبهة «العدل» . وجد ثروة الأمة ، التي تركها النبي \_ صلى الله عليه وسلم \_ والشيخان « نهرا أعظم . والناس شربهم فيه سواءً ، وجدها قد حيزت من قبل العصبية الأموية ، وغدت دُولة بين الأغنياء ... فجعل رسالته الحالدة : رد المظالم إلى أهلها ، بادئا ينفسه وأهله وأمراء بني أمية وبطانة الدولة فعامة الناس ! .. وعلى جهة «الشوري»، وجد أن فلسفة الحكم قد تنكبت طريقها، وغدت « الحلافة » ملكا وراثيا عضودا .. فعزم على إعادة الأمر شورى بين المسلمين ــ وإنَّ يكن أعداؤه لم يمكنوه من تجقيق عزمه هذا ، عندما دسوا له السم فمات ؟! \_ . . وعلى جمة « وحدة الأمة » ، واجهته ثورات الخوارج والعلوبين وأهل العدل والتوحيد .. فحصل الثغرات في جدار وحدة الأمة بالعدل والسلام العام .. وعقد الهدنة مع الجيوش الثائرة والجموع المتمردة ، واستبدل الحوار بالسيف ! . . إلى آخر ما صنع رضي الله عنه من معالم النهج الإسلامي الأمثل في معالجة الأزمات التي تمر بالدول والمجتمعات (\*)..

صحيح أن الذين خلفوه كانوا ثورة مضادة على هذا النهج الإسلامي ...

 <sup>(</sup>a) انظركتابا: [عمر بن عبد العزيز . خامس الحلفاء الراشدين] طبعة الفاهرة ت ١٩٨٨ م.

لكن ما صنعه عمر بن عبد العزيز شاهد على أن للإسلام نهجا متميزا في معالجة الأمراض والتحديات السياسية والاجتماعية والاقتصادية ... وليس صحيحا ما يقوله محترفو «التبرير» ، من أن الدولة العباسية لم يكن أمامها خيار آخر غير المزيد من «القوة» وتركيز السلطة و«عسكرة انجتمع» لمواجهة هذه التحديات ..

لكن الذي حدث قد حدث إ . .

فلقد أقدم الخليفة العباسي المعتصم [٢١٨-٢٢٧ هـ ٢٣٣- ٨٤٢ م ]

-كى يواجه التحديات التي أشرنا إليها ـ على ذلك «الحطأ القاتل» عندما
استجلب الترك الماليك، وأقام لهم مدينة «سامراء» معسكرا، وجعلهم مركز
الثقل في القوة العسكرية الضاربة لدولة الخلافة .. فهنا، وللمرة الأولى في
تاريخ الدولة الإسلامية أصبحت القوة الضاربة للدولة غريبة عن روح
حضارتها .. فليست لهم عروبة الأمة والدولة والحضارة .. وليست لهم عقلالية
الإسلام، لأنهم لم يحصلوا منه، بعد شهادة التوحيد، إلا أشكالا ورموزا
لا تغنى عن جوهر هذا الدين ؟! ..

وزاد الطين بلة ، أن الدولة \_كى تواجه حدة التحديات \_ زادت هذه المؤسسة العسكرية عدة وعنادا ، فتغيرت موازين القوة بينها وبين «الحلافة \_ الدولة » ، فبعد أن كان المظنون والمبتغى أن يكون العسكر الماليك أداة طبعة بيد الحلافة ، لعدم ارتباطهم بأطراف الصراع الداخلى فى الدولة ، غدت الحلافة لعبة فى يد أمراء الأجناد الترك وقادة الماليك «وسامراء » التي بنيت معسكرا لحؤلاء العسكر ، تابعا للعاصمة «بغداد » غدت ـ في سنة ٢٢١ هـ سنة ٢٣٦ م \_ العاصمة التى تتبعها «بغداد » ؟! . وكان مقتل الخليفة المتوكل ، بيد قادة الجند الماليك بداية هذا التحول الجذرى في

مسيرتنا الحضارية ، فدخل ازدهارنا الحضارى ، عبر مراحل طويلة ، ومن خلال دروب متعرجة ، وبمصاحبة صحوات عدة ، ومقاومات باسلة ـ كما هو شأن التطور الحضارى ، صعودا وهبوطا ـ دخل ازدهارنا الحضارى ، منذ ذلك التاريخ نحو الهبوط والتراجع والانكسار ...

لقد قضى الأمر.. و « تعسكرت » الدولة الإسلامية ، وحدث انفصام حضارى بين « السلطة والدولة » وبين « الأمة وحضارتها » .. وأصبحت مقاليد الأمر والنهى والحل والعقد بيد رجال من مثل : « وصيف » و« بغا » و« كيغلغ » و « ياجور » و « بايكباك » و « بكلبا » و « أصغجون » .. الخ .. الخ .. ؛ ! ..

وغدت الحلافة وأصبح الحليفة لعبة فى أيديهم ، يولونه ويعزلونه .
ويسجنونه ويقدمون له السم فلا يملك إلا أن يتناوله ليموت ؟! .. ولقد أجاد
الشاعر الذى شهد ذلك الواقع عندما وصف حال الحليفة المستعين بالله
[ ٢٤٨ \_ ٢٥٢ هـ ٢٥٢ م ٨٦٢ م] مع قائدى الجند الماليك « وصيف»
و « بغا » ، فصور الواقع الذى بلغته الحلافة والحليفة فقال :

خليفة في قفص بين وصيف وسغا يقول ماقالاله كما يقول البيغا؟!

وعندما انتهت حياة الحليفة المستعين بالله مقتولا بيد هؤلاء الحند النزك الماليك . قال البحترى [٢٠٦\_٢٨٤ هـ ٨٢١\_٨٩٨ م] :

لله در عصابة تركية ردوا نوائب دهرهم بالسيف قتلوا الحليفة أحمد بن محمد وكسوا جميع الناس ثوب الحوف وطغوا، فأصبح ملكنا متقسا وإمامنا فيه شبيه الضيف؟! لقد تعسكرت الدولة بهذه «العصابة التركية » .. وغدا «السيف القوة » هو السيد المرهوب في كل الأمور .. ولم تنجح «القوة » في رأب الصدع ومداواة الجراح ومواجهة التحديات .. بل تفاقت الأمور و«أصبح ملكنا متقسا » - على حد تعيير البحترى - . أما الخليفة الايمام - أمير المؤمنين - فلقد أصبح - إلى جانب هذه «العصابة المملوكية » - «شبيه الضيف » في الدولة التي هو خليفة عليها (٢٠) ؟! ..

لقد قضى الأمر.. وتعسكرت «الدولة».. ثم جاء دور التحديات الحارجية ، قدت في عمر هذه السلطة العسكرية .. فالغزوة الصليبية قد امتدت قرابة القرنين [ ١٩٩٦ - ١٩٩٦ م] .. والغزوة التترية قد زلزلت كان الأمة عندما دمرت بغداد [سنة ٢٥٦ هـ سنة ١٢٥٨ م] حتى لقد ووجهت الأمة أمام هذين الخطرين ـ اللذين تحالفا في بعض مراحل غزوهما لعالم الإسلام ـ ووجهت الأمة بخطر الإبادة الحضارية والاقتلاع من وطنها بالاستعار الصليبي الاستيطاني .. فرضيت الأمة باستبداد العسكو الماليك . لأن بحديد " فرسان الإقطاع الصليبيين . و« بأس " فرسان التتر المتوحشين . لم يكن بالإمكان مواجهته وصده إلا بـ "حديد" مناظر . و" بأس " مماثل . هو "حديد" و « بأس " الفرسان الماليك ! ...

وكان طول عمر هذه التحديات الخارجية سببا فى تتابع دول العسكر \_ من الديلم . والغُزّ . والترك على حكم عالم الإسلام . فتتابعت هيمنة الدولة الزنكية [ ٥٦١ – ١٢٥٠ م ـ . والأيوبية [ ٥٦٠ – ١٤٨ هـ الزنكية [ ١٢٥٠ – ١٢٥٠ هـ البحرية \_ [ ٦٤٨ – ١٢٥٠ هـ ١٢٥٠ م

<sup>(</sup>٦) انظركتابنا [العرب والتحدي] ص١٢٥ وما بعدها طبعة الكويت سنة ١٩٨٠ م .

١٣٨٢ م ] فالمملوكية \_ البرجية \_ [ ٧٨٤ \_ ٩٢٢ هـ ١٣٨٢ \_ ١٥١٧ م ] التي أسلمت الزمام للترك العثمانين ؟! ...

ولم يقف الأمر عند «عسكرة الدولة». بل لقد امتدت تأثيرات هذه «العسكرة» إلى انجتمع . فأحدثت وأقامت أكثر العوامل السلبية التي فعلت فعلها في التخلف والتراجع والجمود لحضارتنا العربية الإسلامية ..

لكن ... قبل الحديث عن تأثيرات «العسكرة» على «الحضارة» ، ومظاهرها في ميدان التراجع الحضاري ... علينا أن نسأل : لماذا اختار المعتصم العباسي أن تكون «القوة» الضاربة غريبة عن أجناس الأمة؟ .. ومن النرك بالذات؟ .. ولمآذا لم يلجأ -كخليفة عربي- إلى العرب ، يستعين بهم على مواجهة التحديات التي تواجه الدولة العربية الإسلامية ، كما صنع ، من قبل ، عمر بن عبد العزيز عندما جدد جهاز الدولة وأحدث فيه ما أحدث من تغييرات بلغت حد الثورة بواسطة عناصر وقوى وبدائل من ذات الأمة ، وليس من خارجها .. ولا من الغرباء عن روح حضارتها ؟؟ ..

إن البعض يُبسَّط الإجابة على هذا السؤال تبسيطا محلا ، عندما يرجع المخيار المعنصم للترك الماليك بسبب من جنسية أمه ، التى كانت جارية تركية ؟! . لكننا نعتقد أن هذا الحليفة ، الذي كان كالمأمون [ ١٧٠ – ٢١٨ هـ ٧٨٦ – ٨٤٧ م] منحاذا إلى فكرية التيار العقلاني \_ المعتزلة ، أهل العدل والتوحيد \_ وواعيا بمخاطر الشعوبية والتيار الشعوبي على وحدة الدولة ، لم يكن بالمعادي للجنس العرب ، ولا بالزاهد في الاستعانة بالعرب ، ليكونوا «القوة الضارية» التي تواجه بها الدولة ما فرض عليها من تحديات . . أما لماذا لم يلجأ المعتصم إلى «العرب» الدولة ما فرض عليها من تحديات . . أما لماذا لم يلجأ المعتصم إلى «العرب» .

واستجلب بدلا منهم « الترك \_ الماليك ، فإن مرجع ذلك \_ في اعتقادنا \_ إلى أسباب ، في مقدمتها :

١- أن التيار العلوى ، المناهض للعباسيين ، والساعى لانتزاع الدولة منهم ، كان قد استقطب العنصر العربي إلى دعوته وثوراته ، وذلك بسبب من الدور الملحوظ للعنصر الفارسي في قيام الدولة العباسية .. فلقد أصبح هوى العرب مع آل البيت ، والعلوبين منهم على وجه الخصوص ..

٧ - وهو الأهم - أن العنصر العربي كانت قد استوعبته عوامل الترف والرفاهية ، فلم يحد مؤهلا ليكون «القوة - الحشنة - الضاربة » القادرة على مواجهة ما تواجه الدولة من تحديات .. أو على الأقل لم يكن ذلك بالأمر السهل فى النهيئة والإعداد .. فبدلا من أن تبذل الدولة جهدها فى نهيئة العرب كى يكونوا قوتها الضاربة - وهى لا تطمئن إليهم ، لأنهم طرف فى الصراعات القائمة - لجأت إلى عنصر غريب - «الترك - الماليك » - ظنا منها أنهم لغربتهم عن أطراف الصراع ، سيكونون أداة خالصة الطاعة وكاملة الولاء للخلافة والدولة العباسية ..

إذن هو «الترف» و «الرفاهية» اللذان أعجزا العرب عن حاية الدولة والحضارة التي بنوها بثورة الإسلام وعقلانية القرآن وخشونة الجند الفاتحين!...

ونحن عندما نتأمل صنيع الخليفة الراشد عمر بن الخطاب [ • 3 ق. هـ \_ ٢٣ هـ ٩٨٤ \_ ١٤٤ م] في هذا الميدان نجد شواهد الصدق على هذا الذي نقول .. لقد كان عمر بن الخطاب حريصا على أن يحفظ لحذه الدولة وأمنها وحضارتها قوتها العربية الضاربة ، شديد الوعى لمخاطر الترف والرفاهية \_ التي عرفها العرب بعد الفتوحات \_ على خشونة الجند العربي وأهليته للقتال

والجهاد ... فكان يمصر الأمصار الخاصة بالجند فى البلاد التى يفتحونها ، حتى لا يندمجوا فى الحياة المدنية المترفة فى تلك البلاد فيفقدوا خصائص الجند الذين صاغت خشونتهم طبيعة البلاد التى نشأوا فيها .. بل وكان يحرص على تميزهم فى الزى عن أهل البلاد المفتوحة ... وبلغ به هذا الحرص إلى الحد الذى نهاهم فيه عن الزواج من نساء تلك البلاد ، وهن كتابيات أحل الإسلام والزواج بهن ، فلم يقل عمر إنه احرام » ولكنه نبه على المضاره » الاجتماعية والعسكرية على الجند الذين أرادهم قوة ضاربة تحمى الدولة وتصد عنها القائم والآئى من التحديات ..

كان عمر يصنع ذلك بالذين خرجوا إلى مواطن النرف فاتحين .. أما من يقى شبه الجزيرة من أشراف قريش ورءوس الصحابة ، فلقد كان واعبا بمخاطر خروجهم إلى مواطن النرف وانغاسهم فى حياة الرفاهية ... ولنتأمل فى ذلك عبارة الطبرى [ ٢٢٤ - ٣١٠ هـ ٣٨٩ – ٩٢٣ م] التى تقول : " إن عمر بن الخطاب كان قد حجر على أعلام قريش ، من المهاجرين ، الخروج فى البلدان إلا بإذن وأجل ؟! . فلما ولى عثمان لم يأخذهم بالذى كان عمر يأخذهم به . فخرجوا إلى البلاد ، فلما نزلوها ورأوا الدنيا ! ورآهم الناس ، فانقطع إليهم الناس . وتقربوا إليهم ، وقالوا : يملكون فيكون لنا فى ملكهم حظوة ؟! فكان ذلك أول وهن على الإسلام ، وأول فتنة كانت فى العامة !! (٧) " ..

ولتتأمل أكثر وأكثر وصف الطبرى لهذا التحول ، تحول جند الدولة وقوتها العربية الضاربة ، من خشوتة الجند البعيدين عن الترف والرفاهية ، إلى نعومة

 <sup>(</sup>٧) ابن أبى الحديد [شرح نهج البلاغة] جـ١١ ص ١٢ ، ١٣ . تحقيق : محمد أبو الفضل ابراهم . طبعة الفاهرة سنة ١٩٥٩ م .

الحياة المدنية المترفة ، وصفه لهذا التحول بقوله : « فكان ذلك أول وهن على الإسلام » ؟!

ثم .. لنتأمل ، أيضا ، حديث ابن خلدون ٧٣٢ ـ ٨٠٨ هـ النرف العمران الى النرف والرفاهية ، وكيف أن ذلك التحول هو «سِنُّ الوقوف لعمر العالم في العمران والرفاهية ، وكيف أن ذلك التحول هو «سِنُّ الوقوف لعمر العالم في العمران والدولة » ؟! (١٠) أي علامة الدحول إلى طور التراجع عن العمران \_ الحضارة \_ والدخول في طور الاضمحلال ..

فهو إذن «الترف» والانغاس في حياة «النعومة والرفاهية». هو الذي أفقد الدولة العربية الإسلامية قوتها الطبيعية الضارية والحامية \_ القوة العربية \_ حضاريا \_ فكان أن لجأ المعتصم العباسي إلى اتخاذ قراره المشئوم ، واقتراف خطئه القاتل ، بتكوين جند الدولة من عنصر غريب عن حضارة الأمة ، هم «الترك \_ الماليك» . . .

وصدق الله العظيم إذ يقول : [وإذا أردنا أن نهلك قرية أمرنا مترفيها ففسقوا فيها فحق عليها القول فدمرناها تدميرا] (٩) .. ــومن «القراء» من يقرأ [أمَّرنا] ــ بتشديد «الميم» مفتوحة ، أى جعلناهم أمراء الدولة وقادتها ؟!

هكذا تعسكرت «الدولة» .. فلما طال عليها الأمد ــ بسبب طول التحديات الخارجية وحدّتها ــ امتدت تأثيرات «العسكرة» إلى انجتمع ، فأصابت الكثير من ميادين الإبداع الحضارى بالذبول والجمود .. فدخلت حضارتنا العربية

<sup>(</sup>٨) [المُقَدَّمة ] ص ٢٩٢ ، ٢٩٣ ، ٢٩٥ . طبعة القاهرة سنة ١٣٢٢ هـ .

<sup>(</sup>A) الإسراء: 17.

الإسلامية طور الغفوة والسيات، ومرحلة التراجع والتخلف منذ ذلك التاريخ ..

#### ₩ ♦ ₩

أما كيف كان ذلك .. فإننا تستطيع رصد مظاهر التراجع الحضارى والتخلف الفكرى إذا نحن نظرنا فيا أصاب السيات والقسيات التي تميزت بها حضارتنا . والتي ميزت ازدهار هذه الحضارة .. ما أصابها به هذا الانقلاب الذي عسكر الدولة . ومد آثار العسكرة المملوكية إلى كثير من الميادين ..

## وفيما يتعلق بالانحراف عن شريعة الأمة :

كان التيار العقلاتي \_ وفرسانه المعتزلة بخاصة \_ وتيار أهل العدل والتوحيد بعامة \_ هم الصناع الحقيقيون لقسمة العقلانية في حضارتنا العربية الإسلامية . لقد انطلقوا من القرآن ، الذي أعلى مقام العقل ، ومن اقتصاد الإسلام في الغيبيات ، فصاغوا \_ من قبل ترجمة الفلسفة اليونانية \_ وللمرة الأولى في تاريخ الفكر الفلسف \_ صاغوا «علم الكلام الإسلامي » فلسفة إسلامية مؤسسة على الوحي . فيها تزامل «العقل» و «النقل» . وتآخت الحكة والشريعة وجاورت «العقليات» « السمعيات» ، وشد «التوحيد» في الألوهية من أزر «الطبائع والسببية » . واستطاعوا -بذه العقلانية الإسلامية المتميزة النهوض بنهمة بحادلة الفلاسفة واللاهوتيين من أبناء الملل الأخرى ، فوظفوا الفلسفة \_ للمدرة الأولى في التاريخ \_ سلاحا بيد الدين ، وكان لهم ، في هذا المبدان ، فضل نشر الإسلام في البلاد التي ازدهرت فيها الأبنية الفكرية التي استرشدت بميراث اليونان الفلسفي والمنطق في المناظرة والجدال . .

صنع هذا التيار العقلاني قسمة العقلانية الإسلامية في حضارتنا ، تلك التي أدهشت مفكرى الغرب من تميزها بالتدين ، فكتب الفريد جيوم المواهدة المواهدة المواهدة المواهدة المواهدة علم الكلام الإسلامي على أسس ثابتة من الفلسفة ، مصرين في الوقت نفسه على أن تكون تلك الأسس منطقية . مع وجوب أن تدرس بوصفها من صميم العقيدة الدينية . . " (۱) .

وعلى عكس المسيحية وحضارتها الغربية ، التى وقفت فلسفتها عند العقل ١- قى معاداة اللنقل ١- ودعا دينها إلى أن يؤمن المؤمن بما يلقى إلى قلبه دون نظر عقلى \_ على حد قول القديس أنسام Anselme النظر العقلى هوسيل \_ جعل المعتزلة النظر الول واجبات الإنسان (١١) . لأن النظر العقلى هوسيل معرفة الله والإيمان به ، وعليها يترتب الإيمان بالرسالة والرسل والوحى والكتاب .. ومن هنا جاء اعتادهم على العقل المع الكتاب او اللسنة او السنة العقلوا: إن الأدلة: أولها : دلالة العقل الأن به يميز بين الحسن والقبيح . ولأن به يعرف أن الكتاب حجة ، وكذلك السنة ، والإجماع وربما تعجب من ولأن به يعرف أن الكتاب حجة ، وكذلك السنة ، والإجماع وربما تعجب من فقط ، أو يظن أن العقل إذا كان يدل على أمور فهو مؤخر . وليس كذلك فقط ، أو يظن أن الكتاب حجة .

 <sup>(</sup>١٠) جيوم [الفلسفة وعلم الكلام] ص ٣٧٩ \_ ضمن كتاب وتراث الإسلام د\_ طبعة بيروت سنة
 ١٩٧٢ م \_ \_

<sup>(</sup>١١) د على فهمى خشيم [ الجبائيان : أبو على وأبو هاشم ] ص ٣٣٣ . طبعة طرابلس \_ليبيا \_ سنة ١٩٦٨ م \_

وكذلك السنة ، والإجهاع ، فهو الأصل فى هذا الباب . وإن كنا نقول : إن الكتاب هو الأصل من حيث أن فيه التنبيه على ما فى العقول . كما أن فيه الأدلة على الأحكام .. ومتى عرفنا ، بالعقل ، إلها منفردا بالإلهية ، وعرفناه حكما ، نعلم فى كتابه أنه دلالة ، ومتى عرفناه مرسلا للرسول ، ومميزا له ، بالأعلام المعجزة ، من الكاذبين ، علمنا أن قول الرسول حجة . وإذا قال \_ صلى الله عليه وسلم \_ : « لا تجتمع أمتى على خطأ (١٢) . وعليكم بالجاعة (١٢) « ، علمنا أن الإجاع حجة .. « (١٤) » ، علمنا أن الإجاع حجة .. « (١٤) » ...

فاعناد العقل هنا وتقديمه ليس غضا من شأن «النقل» بل مؤازرة ومؤاخاة وتأييدا فهم لم يقولوا بانفراد العقل بالمعرفة وإنما اعتمدوه دليلا لمعرفة الأصول الشرعية فعندهم - كما يقول الماوردى [ ٣٦٤ - ٤٥ هـ دليلا لمعرفة الأصول الشرعية والعمل بها شيئان : أحدهما علم الحس ، وهو العقل ، لأن حجج العقل أصل لمعرفة الأصول ، إذ ليس تعرف الأصول إلا بحجج العقول فالعقل : أم الأصول . وهو معتبر في حجج السمع خاصة . «(١٥)

فالعلاقة عضوية . والعووة وثبى \_ فى هذه العلاقة الإسلامية \_ ببن «العقل» و «الشرع» باعتبارهما دليلان خلقها خالق واحد . وجعلها السبيل لهداية الإنسان ، وإذا قلنا « إن لكل فضيلة أسًا، ولكل أدب ينبوعا ، فأس

<sup>(</sup>١٢) لفظ الحديث في ابن ماجة : ١ إنْ أمني لا تجتمع على ضلالة »

<sup>(</sup>١٣) رواه ــ بألفاظ متفاوتة ، مع اتحاد المعنى ــ : البخارى ومسلم والترمذي والسائمي وابن ماجمة.

 <sup>(11)</sup> قاضى القضاة عبد الجيار بن أحمد ( فضل الاعتزال وطبقات المعتزلة ) ص ١٣٧ . الطبعة تونس

<sup>(</sup>١٥) [ أدب القاضي ] جـ ١ ص ٢٧٤ . ٢٧٥ طبعة بغداد سنة ١٩٧١ م .

الفضائل وينبوع الآداب هو العقل ، الذي جعله الله تعالى للدين أصلا ، وللدنيا عادا ، فأوجب التكليف بكماله ، وجعل الدنيا مدبرة بأحكامه ، وألف به بين خلقه ، مع اختلاف هممهم ومآربهم ، وتباين أغراضهم ومقاصدهم ، وجعل ما تعبدهم به قسمين : قسما وجب بالعقل ، فوكده الشرع ، وقسما جاز في العقل ، فأوجبه الشرع ، فكان العقل لها عهادا .. الله (١٦) .

وعلى عكس العقلانية الغربية الملحدة ، التي جعلت من إعطاء المادة والطبيعة حظها من السببية والفعل أمرا ينفي وجود الألوهية ، كالسبب الأول والأعظم في هذا الكون على العكس منها جمعت العقلانية الإسلامية بين الأمرين .. فللطبيعة فعل ، ومادتها وظواهرها وعواملها أسباب لمسبَّبات . . ومع ذلك فإنها \_ مع فعلها \_ مخلوقة للسبب الأعظم والأول في هذا الكون .. وتلك واحدة من إنجازات علم الكلام الإسلامي ، الذي أبدعه التيار العقلاني في حضارتنا .. ولنتأمل عبارة الجاحظ [ ١٦٣ ـ ٢٥٥ هـ ٧٨٠ ـ ٨٦٩ م] التي يقول فيها : " وليس يكون المتكلم جامعا لأقطار الكلام . متمكنا من الصناعة ، يصلح للرياسة ، حتى يكون الذي بحسن من كلام الدين في وزن الذي يحسن من كلام الفلسفة !. والعالم عندنا هو الذي يجمعها ـ والمصيب هو الذي يجمع تحقيق «التوحيد» وإعطاء «الطبائع» حقها من الأعهال !. ومن زعم أن " التوحيد " لا يصلح إلا بإبطال حقائق " الطبائع " . فقد حمل عجزه على الكلام في « التوحيد » . وكذلك إذا زعم أن « الطبائع » لا تصلح إذا قرنها «بالتوحيد» . ومن قال هذا فقد حمل عجزه على الكلام في « الطبائع ». وإنما ييأس منك الملحد إذا لم يدعك التوفر على « التوحيد » إلى

<sup>(</sup>١٦) الماوردي [أدب الدنيا والدين] ص ١٩. طبعة الفاهرة سنة ١٩٧٣ م.

بخس حقوق « الطائع » ، لأن فى رفع « أعالها » رفع « أعيانها » ، وإذا كانت « الأعيان » هى الدالة على الله ، فرفعت « الدليل » ، فقد أبطلت « المدلول عليه » ! . ولعمرى ! إن فى الجمع بينهما لبعض الشدة ؟! . . وأنا أعوذ بالله تعالى أن أكون كلما غمز قناتى باب من الكلام صعب المدخل ، نقضت ركنا من أركان مقالتى ! . ومن كان كذلك لم ينتفع به ؟! . . » (٧٧) .

مكذا .. وعلى هذا النحو .. وفي مواجهة كل «الثنائيات » .. صاغ التيار العقلائي القسمة العقلائية لحضارتنا العربية الإسلامية . فوازنوا ـ « بالوسطية » ـ وجمعوا وألفوا بين ما يمكن جمعه وتأليفه من المتقابلات والأقطاب ، التي عدت في الحضارات الأخرى نقائض لا يمكن تعايشها ، فضلا عن الجمع والتأليف بيئها .. ثم هم قد كانوا فلاسفة ودعاة إلى الدين .. وعلماء ورجال دولة ، وفرسان العلوم النظرية والعملية معا ، يبحثون في الشراف أهل الحكمة » مشتغلون بعلم الحيوان ، يجرون فيه التجارب والملاحظات والاستقراءات ، ويقولون في شرفه وقدره : « إن هذا العلم يتفرغ للجال فيه الشيوخ الجلة والكهول العلية ، وحتى ليختاروا النظر فيه على التسبيح والتهليل ، وقراءة القرآن ، وطول الانتصاب في الصلاة ، وحتى ليزعم أهله أنه فوق الحج وقراءة القرآن ، وطول الانتصاب في الصلاة ، وحتى ليزعم أهله أنه فوق الحج والحهاد ، وقوق كل بر واجتهاد .. ؟ ! » (١٠)

لقد كانوا علماء .. وصناع حضارة .. طبعوا الحضارة التي أبدعوها بهذا

<sup>(</sup>١٧) [كتاب الحيوان] جـ٢ ص ١٣٤ ، ١٣٥ تحقيق : الأستاذ عبد السلام هارون . طبعة القاهرة \_الثانية \_

<sup>(</sup>١٨) [كتاب الحيوان] ص ٢١٧ ٠ ٢١٦

الطابع العقلاني المتميز والفريد .. فماذا صنع بهم ، وبهذه العقلانية الإسلامية ذلك الانقلاب الذي أحدثته عسكرة الدولة عندما هيمن عليها العسكر الترك الماليك ؟؟ ...

Ø Ø Ø

كان الإمام أحمد بن حنبل [ ١٦٤ - ٢٤١ هـ ٧٨٠ - ٥٨٥ م] يمثل فى بغداد العباسية النقيض الصريح لفكرية التيار العقلانى الإسلامى .. فعداؤه المفهوم للفلسفة اليونانية قاده إلى معاداة علم الكلام الإسلامى وتجريح جميع المتكلمين .. ونفوره من العقلانية وقف به عند النصوص وحدها .. بل وعند ظواهر النصوص .. ولم يكن الإمام أحمد \_ بداهة \_ فيلسوفا ولا متكلل .. بل ولم يكن فى الحقيقة فقيها ، وإنما كان محدثا ، جمع واحدا من أكبر مسانيد الحديث النبوى الشريف .. وصاغ أصول المنهج النصوصى ا ، المعتمد على الأخبار وحدها ، والرافض لما عدا النصوص من أدوات التفكير والبحث والبرهان ..

فأركان منهجه الخمسة \_ كما يحددها الإمام السلنى ابن القيم [791 - 201 هـ 1797 م] \_ تجعل بحوره الأوحد \_ تقريبا \_ هو النصوص (19) .. « فالأصل الأول : النصوص ... والأصل الثانى : ما أفتى به الصحابة » \_ وهي نصوص \_ .. « والأصل الثالث : إذا اختلف الصحابة تخير من أقوالهم .. » \_ نصا من اننصوص \_ .. « والأصل الرابع : الأخذ بالمرسل والحديث الضعيف .. » \_ وهي نصوص يقدمها \_ مع ضعفها \_ على غيرها من

<sup>(</sup>١٩) [أعلام الموقعين] جـ١ ص ٧٦ ، ٧٧ . طبعة بيروت سنة ١٩٧٣ م .

سبل الاستدلال \_ . . « والأصل الخامس : القياس للضرورة ، إذا لم يكن عنده فى المسألة نص ، ولاقول الصحابة ، أو واحد منهم ، ولا أثر مرسل أو ضعيف . . « ! . .

لقد كان معاديا «للرأى» وأصحابه ، ينهى عن سؤال أصحاب الرأى ، ويقول : إن «ضعيف الحديث أقوى من الرأى» !..

بل لقد صاغ الإمام أحمد بنفسه منهجه النصوصي هذا . . صاغه شعرا فقال :

دين النبي محمد آشار نعم المطية للفنى الأخبار لاتخدعن عن الحديث وأهله فالرأى ليل والحديث نهار؟! ولريما جهل الفتى طرق الهدى والشمس طالعة لها أنوار

فالدين عنده «نصوص».. بل و«ظواهر هذه النصوص».. فقط !.. وهذه «النصوص» ــ وحدها ــ هي «العلم» أيضا .. ووفق الصياغة الشعرية لواحد من أعلام هذا التيار.. فإن :

قال الصحابة ليس خُلْف فيه بين النصوص وبين رأى سفيه بين الرسول وبين رأى فقيه حذرا من التجسيم والتشبيه من فرقة التعطيل والتقويه (٢٠) إ. العلم: قال الله قال رسوله ماالعلم نصبك للخلاف سفاهة كلا ولانصب الحلاف جهالة كلا ولا رد النصوص تعمدا حاشا النصوص من الذي رميت به

فالنصوص وحدها هي العلم ، ولا عبرة بالرأى ، ولا مدخل له فيها حتى لو

<sup>(</sup>۲۰) المصدر السابق . جـ١ ص٧٩ .

أدت ظواهرها إلى والتجسيم والتشبيه؛ في حق الذات الإلهية؟!..

وتبعا لهذا «المنهج النصوصي» ، رفض الإمام أحمد «الرأى» و «القياس» - إلا عند انعدام النصوص ، ولو الضعيفة ، وبشروط تجعله معدوما - ورفض «التأويل» و «الذوق» و «العقل» و «السببية» .. وكل ماعدا ظواهر النصوص من أدوات الاستدلال (٣١) ..

ولقد كان هذا المنهج النصوصي يستقطب قطاعا من «العامة» . بحكم القصور الفكرى الذي يقف بهم عند المحسوس ، وظواهر النصوص . فلها اقترف نفر من المتزلة \_ وليس تيار المعتزلة كها يظن كثيرون \_ خطيئة استخدام سلطة الدولة في الضغط على الإمام أحمد كمي يقول بقولهم في خلق القرآن»، وأبي الرجل ذلك ، وتحمل في بسالة المجاهدين ما نزل به من الاضطهاد في عهود الحلفاء الثلاثة الذين كانوا على مذهب الاعتزال : المأمون . والمعتصم والواثق اكتسب الرجل تجلة وإعظاما لدى قطاعات عريضة من جمهور العامة وكثير من المفكرين والعلماء . . فأضفت محنته على مذهبه الفكرى ما لم يكن وكثير من المفكرين والعلماء . . فأضفت محنته على مذهبه الفكرى ما لم يكن يحذبه ولا يكتسبه بغير هذه المحنة وهذا الاضطهاد ؟! .

فلما حدث الانقلاب التركي المملوكي .. وتعسكرت الدولة .. وكان هؤلاء الترك الماليك عسكرا جفاة ضيق الأفق ، لا دربة لهم ولا قدرة على استيعاب

العقلانية الإسلامية .. إذ كانت مداركهم وأحلامهم أدنى من مستوى العامة في هذا الميدان .. ثم هم كانوا بحاجة إلى تأييد العامة في اعتزموا من تغييرات وما دخلوا فيه من صراعات مع التيار العقلانى ، الذى كانت له السيادة والهيمنة حتى ما قبل عهد المتوكل العباسي ... لكل ذلك ، وجدنا هؤلاء النوك الماليك ينتزعون أئمة التيار العقلانى من مواقع القيادة والتأثير ، الفكرية والسياسية ، بل ويزجون بالكثيرين منهم في السجون . أو ينفونهم من الأرض .. ويأتون بمضطهدى الأمس ، أقطاب التيار النصوصى ، بملئون بهم هذه المراكز للتوجيه والتأثير والتنفيذ ... لقد كان انقلابا فكريا كاملا .. غدت فيه مقولات التيار العقلانى فكرا مُحرَّماً ومُجرَّماً يلاحقه الاضطهاد .. وغدى فيه أشمة هذه العقلانية موضع التنديد وأسرى للملاحقة والسجن والاضطهاد ...

وهاهو شاعر هذا الانقلاب \_ على بن الجهم [ ٢٤٩ هـ ٨٦٣ م] \_ المقرب من الخليفة المتوكل يسب المعتزلة ، ويضعهم والشيعة مع النصارى فى سلة واحدة . . ويتحدث عن انتصار حزب المتوكل على «الواثقية» \_ نسبة إلى الخليفة المعتزلى «الواثق» . . الذى حدث الانقلاب على فكرية عهده وتوجهاته . . ها هو على بن الجهم يصور لنا هذا الذى حدث فيقول :

تضافرت الروافض والنصارى وأهل الاعتزال على هجائى وعابونى وماذنبي إليهم سوى علمى بأولاد الزناء؟! أنا المتوكلي هوى ورأيا وما «بالواثقية» من خفاء..

ثم يوجه سبايه إلى رجل الدولة المعتزلي أحمد بن أبي دؤاد [ ١٦٠ \_ ٢٤٠ هـ ٧٧٧ \_ ٨٥٤ م ] \_ وكان يومئذ معزولا ، مضطهدا ، ومريضا .. فيشير إلى الطابع الفكرى لهذا الانقلاب الذي اقتلع التيار العقلاني

من مواقعه ليزرع فيها النصوصيين . . يقول على بن الجهم ، موجها الحديث إلى ابن أبي دؤاد :

لم يبق منك سوى خيالك لامعا فوق الفراش محهدا بوساد فرحت بمصرعك البرية كلها من كان منهم موقنا بمعاد كم مجلس لله قد عطلته كى لايحكث فيه بالإسناد ولكم مصابيح لنا أطفأتها حتى تزول عن الطريق الهادى ولكم كريمة معشر أرملتها ومُحدَّث أوثقت في الأقياد إن الأسارى في السجون تفرجوا لما أتستك مواكب العواد!

فهو انقلاب واضح وحاد ضد التيار العقلاني .. أخرج «المحدثين» ، أصحاب بضاعة «الإسناد» من السجون ، ليحل محلهم فيها القائلون بالعدل والتوحيد .. هذه الفكرية التي عُدَّت بدعة ، على حد قول على بن الجهم في هجاء ابن أبي دؤاد عندما نفاه المتوكل ـ وكان من قبل مشير الخليفة ـ أي أعظم من الوزير - يقول على بن الجهم :

يا أحمد بن أبى دؤاد دعوة بعثت إليك جنادلا وحديدا ما هـذه البدع التي سميتها بالجهل منك العدل والتوحيدا ؟! (٢٢)

وَنَحَنَ لَنَ نَتَحَدَثُ عَنَ تَصَاعَدُ الْاصْطَهَادُ الذِّى أَصَابُ أَنَّهُ التّبَارِ العَقَلانِي .. فقط نود أن نشير إلى أن اضطهاد فكرهم قد بلغ في عهد الخليفة القادر بالله [ ٣٨١ – ٣٨١ هـ ٩٩١ – ١٠٣١ م] إلى الحد الذي اجتمع فيه أنمة التيار النصوصي ، بتشجيع من الخليفة ، فأصدروا مرسوما سمى «الاعتقاد

<sup>(</sup>٣٢) الأصفهاني [الأغاني] جـ ١ ص ٣٦٧٠-٣٦٧٠ ، ٣٦٩٣ . طبعة القاهرة . دار الشعب

القادرى ، ، حرموا فيه فكر التيار العقلانى ، وجرموا فيه فكرية العدل والتوحيد ، وعلى نحو يشبه المراسيم الكنسية الغريبة عن روح الإسلام والنادرة الحدوث فى تاريخ المسلمين .. وفى هذا « الاعتقاد » صدرت أوامر الخليفة :

 ١ - بمنع تدريس علم الكلام والمناظرة في مسائلة ، خاصة الاعتزال ومقالات أهله . وأنذر المخالفين بالعقوبة والنكال ، نفيا وسجنا وقتلا ! . .

٢ ـ وبلعن المعتزلة على منابر المساجد، حتى يصير ذلك سنة من سنن
 الإسلام!...

٣ ــ وبتحريم قول المعتزلة في ۽ التوحيد ۽ ... وفي ۽ خلق القرآن ۽ .

٤ - كما يحرم قول المعتزلة في «العدل » .. ويتحدث عن أن الحلق لا قدرة لهم .
 بل «كلهم عاجزون»!

ويحرم قول المعتزلة في « المنزلة بين المنزلتين» ... ويقرر مذهب « المرجئة » في
 هذا الموضوع ...

ولقد صدر هذا «المرسوم الفكرى» باعتباره «اعتقاد المسلمين ، ومن خالفه فقد قسق وكفر» (۲۳) ؟!...

نعم .. حدث هذا ، رغم امتياز الإسلام وحضارته بالتأكيد على أن الاجتهاد فرض كفاية أى فريضة اجتماعية ، أكثر أهمية وآكد فى التكليف من فروض العين ، يقع إثم التخلف عنها على الأمة جمعاء .. ورغم اتفاق أئمة الاجتهاد فى الأمة على مشروعية التعددية الفكرية ، عندما قرروا أن اجتهاد المجتهد غير ملزم للمجتهدين الآخرين !..

<sup>(</sup>٢٣) آدم متر [الحضارة الإسلامية في القرن الوابع الهجري] جـ1 ص ٣٨١\_٣٨٣. طبعة بيروت سنة ١٩٦٧ م .

وعلى الذين تحيرهم معرفة الأسباب والبدايات والملابسات التى أصابت إبداعنا الحضارى فى الصميم بما عرف بـ «إغلاق باب الاجتهاد».. عليهم أن يمسكو بخيوط هذا التحول ، الذى أحدثه هذا الانقلاب ، ففيه تكن البداية . ومنه بدأ التراجع والجمود والتخلف والانكسار!..

0 0 0

## وفيما يتعلق بالانحواف عن شريعة الأمة :

فلقد تزامن الضمور الذي أصاب طاقات الإبداع وملكات الاجتهاد ، عندما سادت فكرية التيار النصوصي ، الذي ثتى بمحاربة «الأشعرية» بعد أن أصاب الاعتزال في مقاتله .. تزامن ذلك مع انحراف دولة العسكر الماليك وللمرة الأولى في مسيرتنا التاريخية والحضارية \_ عن شريعة الأمة ، وفقه معاملاتها ، وقانونها الطبيعي .. فبعد أن كانت الشريعة حاكمة ومهيمنة ولها المشروعية في كل الميادين ، ابتدع الماليك الازدواجية القانونية والقضائية .. فأبقوا حكم الشريعة في الأحوال الشخصية \_ شئون الأسرة \_ وقضاء العامة .. أما «الدولة» أي «الدواوين السلطانية» ، و«العسكر» ، أي الطبقة الحاكمة ، فإنهم قد استعاروا واستوردوا لقضائها وتنظيم شئونها والفصل في منازعاتها الوثني جنكزخان [ ٢٢٥ \_ ٤٢٤ هـ ١١٢٧ ] فاقتحم القانون الأجني ، الغريب عن طبيعة الأمة ، على الشريعة حصنها وحهاها ، تعبيرا عن طرية هذه السلطة عن حضارة الأمة ، وشاهدا على التحولات التي مثلت التراجع والتخلف لازدهارها الحضاري ..

ومؤرخ العصر المقريزي [٧٦٦ ـ ٨٤٥ هـ ١٣٦٥ ـ ١٤٤١ م] يضع يدنا

على ملابسات هذا التحول ، فيقول : «إن جنكزخان قرر قواعد وعقوبات أثبتها في كتاب سماه «ياسة» ... جعله شريعة لقومه ، فالتزموه كالتزام أول المسلمين حكم القرآن «فلما حكم الترك الماليك البلاد «جمعوا بين الحق والباطل ، وضموا الجيد إلى الردىء ، وفوضوا لقاضى القضاة كل ما يتعلق بالأمور الدينية ، من الصلاة والصوم والزكاة والحج ، وناطوا به أمر الأوقاف والأيتام ، وجعلوا إليه النظر في الأقضية الشرعية ... واحتاجوا في ذات أنفسهم إلى الرجوع لعادة جنكزخان ، والاقتداء يحكم الياسة ، فلذلك نصبوا الحاجب ليقضى بينهم .. على مقتضى الياسة ، وجعلوا إليه ، مع ذلك ، النظر في قضايا الدواوين السلطانية .. «(٢٠٠) ! ...

صحيح أن هؤلاء الترك الماليك قد أسلموا .. وبعبارة المقريزى : فهم القد ربوا بدار الإسلام ، ولقنوا القرآن ، وعرفوا أحكام الملة المحمدية الكنهم قد وقفوا بالتدين عند الشكل الإسلام ، لأنهم قد أصابوه في اللب عندما طعنوه في عقلانيته ، فضمرت طاقة الاجتهاد في أمته .. ثم ثنوا بانتزاع جهاز الحكم وطبقات الحكام من ولاية الشريعة الإسلامية وسلطانها ، فاستنوا \_ جزئيا \_ السنة السيئة التي مارسها الاستعار الغربي الحديث في ميدان التشريع والقضاء؟! ..

ومنذ ذلك التاريخ بدأت الهوة تتسع بين « القانون الإسلامي « \_ فقه المعاملات \_ وبين واقع المسلمين . فضمور طاقات الاجتهاد قد تطور منحدرا إلى ما عرف بـ « إغلاق باب الاجتهاد » . وعزل القانون الإسلامي عن الهيمنة

<sup>(</sup>٢٤) [الحطط] جـ٣ ص ٢٠ ، ٦١ ، ٦٠ طبعة القاهرة . دار التحرير

على جهاز الدولة وحكامها وجيشها قد أعجزه عن مجاراة الواقع \_ المتطور دائما \_ فجمدت الأحكام ، وتطور الواقع بعيدا عن سلطان هذه الأحكام . وقنع فقهاء السلاطين بالتبرير لما حدث ويحدث . وقنع فقهاء العامة بالتفصيل في فقه العبادات . وذلك هو السر وراء الغني الزائد عن الحد في "فقه العبادات" ، والفقر انحل في "فقه المعاملات " . فالأول قد استمر حيا متطورا ، لدواعي المارسة والاستعال . أما الثاني فلقد جمد وتحجر ، عندما عزل عن ميدان الواقع ، فذبلت مباحثه ، وأصابه جفاف شديد . وغدونا ، عندما تلمسنا طريقنا إلى اليقظة والنهضة ، ندرك أكثر فأكثر فداحة الخطب والجرم عندما تلدي صنعه بشريعتنا \_ وهي القانون الطبيعي للأمة \_ هؤلاء الترك الماليك !

وفيها يتعلق بالظلم الاقتىصادى والاجتماعي للرعية :

لقد أحرز الماليك أعظم الانتصارات على الجبهة العسكرية ، وكانوا فرسان الشرق المهرة فى ميادين القتال لعدة قرون ولولاهم لتغير وجه العالم والتاريخ . فهم فى عين جالوت [سنة ٢٥٨ هـ سنة ١٢٦٠ م] الذين أنقذوا الشرق وحضارته من المصير الدامى والمرعب الذى لقيته بغداد على يد جحافل الهمج التنار [سنة ٢٥٦ هـ سنة ١٢٥٨ م] وبسالتهم فى التصدى للغزوة الصليبية هى التى أنقذت بلادنا من مصير المستعمرات الاستيطانية اللاتينية الذى خططت له الكنيسة الكاثوليكية الأوربية ، ومولت تنفيذه المدن التجارية الأوربية ، وانخرطت فى الجيوش لتحقيقه الجاهير الأوربية الغوغائية المتعصبة

نحت قيادة فرسان الإقطاع الصليبيين . .

تلك صفحة ناصعة \_ على الجبهة الحربية \_ فى تاريخنا الإسلامي \_ لفرسان الماليك . .

وبقدر ماكان هذا العمل عظيما ، كان الثمن الذى دفعته الأمة فى سبيله غالبا ، بل وفادحا ؟!..

لقد كان الصليبيون إذا دخلوا بلدا من بلاد الإسلام ، حولوا أرضه إلى القطاع الجنودهم وقادة هؤلاء الجنود .. كان ذلك اشريعة امن شرائع الفتح والاستعار الاستيطائي الذي أقاموه في بلادنا ... أما دول العسكر - من الغزّ والماليك - فإنهم صنعوا شيئا قريبا من صنيع الصليبين - في هذا الميدان - فالبلاد التي دافعوا عنها وحموا حهاها من الغزو الصليبي ، أو حرروها من احتلالة ، قد أقطعوا أرضها لجنودهم وقادة هؤلاء الأجناد ! إ .. صحيح أنهم لم يجلوا الفلاحين عن أرضهم ، ولم يقتلوهم - كهاكان يصنع الصليبيون - وإنما أنقذوا حياتهم .. ولكنهم حولوا هؤلاء الفلاحين إلى القنان افي نظام الإقطاع الحربي الذي طرأ على نظم استغلال الأرض الزراعية منذ ذلك التاريخ ...

بحدثنا المؤرخ أبو شامة [990 ـ 370 هـ ١٢٠٢ ـ ١٢٦٧ م] في أخبار [سنة 378 هـ سنة ١١٦٨ م] عن خطط وتخطيط الصليبيين لتوزيع أرض مصر إقطاعا على جنودهم إذا هم انتصروا عليها في الحملة التي تحركوا فيها لهذا الغرض في ذلك العام .. ويقول : إن ملكهم أحضر الوزيره ، وأمره بإقطاع بلاد مصر لخيالته \_[فرسانه] \_ وفرق قراها على أجناده .. وكان ، لعنه الله ، لما دخل ديار مصر ، قد أقام من أصحابه من كتب له أسماء قراها ، وتعرف له خبر ارتفاعها \_[دخلها]\_. . (۲۰) # ! .

لكن الصليبيين قد هزموا أمام جيش الغزّ والنزك الذى قاده أسد الدين شيركوه [ ٥٦٤ هـ ١١٦٩ ] الذى أقطع بلاد مصر لجنوده كما يقول المؤرخ أبو شامة أيضًا ؟!.. (٢٦) ..

وصارت سنة من سنن دول العسكر \_ الغرز والماليك \_ تغير بها نظام استغلال الأرض الزراعية ، وتحول بها الفلاح إلى «قن» \_ ليس عبدا حتى يباع ويسترق \_ وليس حرا \_ وإنما هو مربوط بالأرض ، التي أقطعت للجند كبعض من أدوات زراعتها ! \_ . . وعن هذه السنة السيئة ، التي مئلت المصدر الأول للبؤس الاجتماعي والظلم الاقتصادي ، ونكبت الشعب بالأويئة والمجاعات ، يحدثنا المقريزي \_ مؤرخ العصر \_ فيقول : ١ . . . واعلم أنه لم يكن في الدولة الفاطمية ، ولا فيما مضى قبلها من دول ، لعساكر البلاد إقطاعات ، يمعني ما عليه الحال اليوم في أجناد الدولة التركية ، وإنما كانت البلاد تضمن بقبالات معروفة لمن شاء \_ [ نظام الالتزام ] \_ ولم يعرف ما يسمى اليوم بالفلاحة ، والذي معروفة لمن شاء \_ [ نظام الالتزام ] \_ ولم يعرف ما يسمى اليوم بالفلاحة ، والذي يسمى فيه المزارع المقيم بالبلد فلاحا قرارا \_ [ أي مربوطا بالأرض مقيدا إليها ] \_ فيصير عبدا قنا لمن أقطع تلك الناحية ، إلا أنه لأبياع ولا يُعتق ، بل هو قن فيصير عبدا قنا لمن أقطع تلك الناحية ، إلا أنه لأبياع ولا يُعتق ، بل هو قن ما يق ، ومن ولد له كذلك ؟! .. حدث ذلك عندما تغير الرسم ، وفرقت الأرض إقطاعات على الجند .. (٢٧)

<sup>(</sup>٢٥) (كتاب الروضتين في أخبار الدولتين النورية والصلاحية} جـ١ ص ٣٠٠ . طبعة القاهرة سنة ١٩٦٢م .

<sup>(</sup>۲۲) المصدر السابق جرا ص۲۰۲ \_

<sup>(</sup>۲۷) [الخطط] جدا ص ۱۵۷ ، ۱۵۳ .

لقد أنقذ الماليك الأرض ، وحولوها إلى إقطاع حربي لأجنادهم وأمرائهم ... واستمر هذا الإقطاع الحربي سنة متبعة في استغلال الأرض النزراعية \_ وهي الثروة الأولى في ذلك العصر حتى رأينا «الروك الناصري» \_ [أي مسح الأرض \_ فلك الزمام] \_ الذي تم في عهد الملك الناصر محمد بن قلاوون [ ١٨٤ - ٧٤١ هـ ١٣١٨ م] في [سنة ٧١٦ هـ ١٣١٦ م] يقسم الأرض إلى أربعة وعشرين قيراطا .. للسلطان \_ وهو مملوك \_ أربعة .. وللأجناد \_ وهم مماليك \_ عشرة .. وللدولة \_ وهي مملوكية \_ عشرة .. ولا شيء للفلاح (٢٨٠) ؟! ..

وكما أنقذوا الأرض من التتار والصليبين ، فلقد أنقذوا ما على هذه الأرض من فكر وحضارة ظلت تقاوم وتبث أشعة التقدم والاستنارة بكل الاتجاهات ... لكن الثمن كان غاليا ، والمهر كان فادحا ؟! .. فلقد أصيبت قسمة «العدل» ، التي ميزت إسلامنا وحضارتنا ، بهذا الإقطاع الحربي في الصميم !...

وفيما يتعلق بالعروبة الحضارية :

كانت ؛ عجمة الدولة والسلطة الحاكمة ؛ في دول العسكر الماليك ، وكذلك في الدولة العثانية ثغرة وحاجزا صنع المغايرة بين الحكام وجمهور الأمة في اللغة ، التي هي في حال لغتنا العربية أكثر من سبيل للتخاطب بين الناس ..

<sup>(</sup>۲۸) القلقشندى [صبح الأعشى] جـ٣ ص٤٣٦. طبعة دار الكتب المصرية. ود محمد عمارة [فجر البقظة القومة] ص ١٩٦٧ طبعة القاهرة سنة ١٩٦٧ م.

فهى لغة القرآن والشريعة والسنة ، وقسمة من القسمات الثوابت في حضارتنا العربية الإسلامية ..

ولقد أصابت العربية من تأثيرات التراجع الحضارى فى ظل دول العسكر الماليك أمراض كثيرة .. فهى أداة الإبداع ، تنمو بنموه ، ويصيبها الذبول عندما يلحقه الضمور .. فبعد الرقة والدقة والجزالة والإحاطة التى جعلت من العربية لغة الحضارة ، فى مختلف ميادينها وعلومها وفنونها ، النظرية والعملية .. أصابتها «الركاكة» ، وغرقت فى «الشكل» السطحى - سجعا ولعبا بالألفاظ ومحسنات لفظية - لأن هذا الشكل السطحى كان الوعاء المناسب للمضمون المتليق لكثير من اهتهامات أدباتها فى ذلك الحين .. صحيح أن الماليك لم بحاربوا العربية ، ولم يتخذوا لهم لغة سواها .. لكن العجمة الغالبة عليهم ، والتردى الذى أصاب الحياة الفكرية والإبداع العقلى أصاب الوعاء والأداة - العربية - كما أصاب المضامين والأغراض .. وفى أشعار ذلك العصر شواهد كثيرة على هذا الذى نقول ...

ولقد كانت محنة العربية فى ظل الدولة العثمانية أشد منها فى ظل دولة الماليك .. فلقد أضافوا إلى أمراض الركاكة التى أصابتها حربا أعلنوها عليها ، عندما احتفظوا بمغايرتهم اللغوية للأمة العربية ، فاحتفظوا بلغتهم التركية ، رغم فقرها الشديد ، ورغم أنها مجرد خليط مستعار أغلبه من العربية والفارسية .. فأصبحت التركية ـ لا العربية \_ لغة الدولة ودواوينها ، تجتذب الحاصة والعامة من راغبى الالتحاق بوظائف الدولة والاقتراب من السلطة ، وأصحاب الحاجات لدى دواوين الدولة وسلطاتها .. ولذلك ، فهى لم تنافس العربية فقط ، حتى فى الولايات العربية التى حكمها العثمانيون ، وإنما تعدى الأمر وتصاعد \_ فى ظل

ما عرف بمحاولة الأتراك « تتريك العرب » ! \_ تعدى الأمر وتصاعد إلى حد إزاحة التركية للعربية من مدارس المشرق العربي ، حتى غدا تعلم أبناء العرب للغتهم العربية في المدارس مطلبا تناضل في سبيله الأحزاب والجمعيات ، وقضية تناقش في المؤتمرات (٢٩) ؟!

صحيح أن من العثانيين علماء تعربوا وبرعوا في العربية ... وسلاطين - كمحمد الفاتح [ ٨٣٣ - ٨٨٦ هـ ١٤٣٠ م ] - كان من رأيهم أن يتعرب الأتراك العثانيون حتى يند بجوا في و الأمة الأم ا - الأمة العربية - فيتسلحوا بأدواتها الحضارية ، ويشرفوا بشرفها النابع من دورها الحاص في حياة الإسلام .. لكن هذا التيار لم يكن الغالب ولا المؤثر ، وهذا الرأى لم يقدر له الانتصار .. فظل الأتراك العثانيون على عجمتهم ومغايرتهم العرب لغويا .. وقادتهم التطورات إلى أن شنوا الحرب على العربية ، وتوهموا - بسفاهتهم - إمكانية تتريك العرب وتجويلهم عن لغة القرآن ؟! ...

لقد كانت مأساة تجسدت في موقف الأتراك العثمانيين من العربية .. وعن هذه المأساة تحدث فأجاد جهال الدين الأفغاني [ ١٢٥٤ - ١٣١٤ هـ ١٨٣٨ - ١٨٩٧ م] عندما قال : «لقد أهمل الأتراك أمرا عظيا .. وهو اتخاد اللسان العربي لسانا للدولة . ولو أن الدولة العثمانية اتخذت اللسان العربي لسانا رسميا ، وسعت لتعريب الأتراك ، لكانت في أمنع قوة ... إنها لو تعربت لانتفت بين الأمتين -[العربية والتركية] - النعرة القومية ، وزال داعي النفور والانقسام ، وصاروا أمة عربية ، بكل ما في اللسان من معني ، وفي الدين

<sup>(</sup>۲۹) انظر [وثائق المؤتمر العربي الأول ] – الذي عقد بباريس سنة ۱۹۱۳ م – ص ۱۱۹ ، ۱۱۱ . تقديم ودراسة د. وجيه كوثراني . طبعة ببروت سنة ۱۹۸۰ م

الإسلامي من عدل ، وفي سيرة أفاضل العرب من أخلاق ، وفي مكارمهم من عادات ... كيف يعقل تتريك العرب ؟! .. وقد تبارت الأعاجم في الاستعراب وتسابقت ؟! ... وكان اللسان العربي لغير المسلمين ، ولم يزل .. من أعز الجامعات وأكبر المفاخر .. فالأمة العربية هي «عرب» قبل كل دين ومذهب (٣٠٠) .. »

لكن .. إذا كانت العربية قد أصابها ما أصابها من ركاكة وتوقف عن التطور وملاحقة الجديد في الفكر ومصطلحات العلوم .. مثلها في ذلك مثل الأعضاء التي تكف عن الحركة الحيوية فيصيبها الضعف والضمور .. فإن هذا الذي أصابها قد ظل في نطاق الأعضاء ، وبعيدا عن القلب النابض بمصدر الحياة إ .. ذلك أن ارتباط العربية بالقرآن الكريم ، وارتباط العروبة بالإسلام ، قد جعل من هذه القسمة هوية ثابتة وخصيصة لهذه الأمة تستعصى على الزوال ... فحيثا كان القرآن يتلى كانت العربية تحيا .. وعلى امتداد وطن الأمة صمدت المؤسسات القرآن يتلى كانت العربية تحيا .. وعلى امتداد وطن الأمة صمدت المؤسسات العربقة والمنارات الصامدة ــ من الأزهر .. إلى الزيتونة .. إلى القرويين .. إلى العربقة وحافظت عليها ، فلم الجامع الأموى .. الخ .. الخ .. ــ احتضنت الشعلة ، وحافظت عليها ، فلم تستطع إطفاءها الرباح التي هبت في ظل عسكرة الدولة وتأثيراتها السلبية على قسات الحضارة العربية الإسلامية ..

0 0 1

<sup>(</sup>٣٠)[الأعمال الكاملة لجمال الدين الأفغاني] ص ٢٢٤ ، ٢٣٦ ، ٢٣٧ . دراسة وتحقيق : د. محمد عمارة . طبعة القاهرة سنة ١٩٦٨ م .

## وفيما يتعلق بعلاقة الفقهاء بالسلاطين :

فى بداية الطور العربي الإسلامي لحضارة هذه الأمة ، وعندما كانت الحياة الفكرية بسيطة بساطة مجتمع شبه الجزيرة العربية ، كان مثقفو الأمة هم القراء القرآن الكريم وحفظته ... ومع نشأة العلوم والفنون ، وتعقد الحياة الفكرية بتعقد المشكلات وتشابك القضايا المستجدة وثراء المواريث الفكرية في البلاد التي فتحها العرب المسلمون ، عرفت الحياة الفكرية : الفقهاء " ، و « المتكلمين " و « المحدثين ، و « المفسرين " ، و « المؤرخين " ، و و علماء الطبيعة " وظواهرها ، و « الفلاسفة " ، مع مبدعي الفنون ، شعرا ، و نثرا ، وموسيقي .. الخ .. وكانت الموسوعية هي طابع العصر ، فكان العلم الواحد يجمع العديد من هذه العلوم والفنون .. وكانت علوم الشريعة في المقدمة ، لشرفها النابع من جمعها بين شئون الدين والدنيا .. ولذلك كان « الفقهاء " هم أبرز « مثقني » الأمة في ذلك التاريخ ..

وقبل عسكرة الدولة والمجتمع كانت استقلالية الفقهاء عن التبعية للدولة أمرا بارزا وملحوظا وقصة العلاقة بين الإمام مالك [٩٣- ١٧٩ هـ ١٧٩ - ١٩٥ م ١٧١٧ م) والإمام أبو حنيفة [٨٠- ١٩٥ هـ ١٩٩ - ٢٦٧ م] والإمام أحمد بن حتبل [١٦٤ - ٢٤١ هـ ٧٨٠ - ١٨٥ م] وبين الدولة العباسية تموذج ومثل لهذه السمة التي ميزت مواقف الأغلبية الساحقة من فقهاء الأمة بالشموخ المتواضع ، والاستقلالية الأبية النبيلة عن التبعية للخلفاء والولاة .. ناهيك عن نماذج الحسن البصرى [٢١ - ١١٥ هـ ٢٤٢ - ٢٧٨ م] وواصل بن عطاء أكاذج الحسن البصرى [٢١ - ١٩٨ هـ ١٩٤ - ٢٧٨ م] وزيد بن على المهادق [٨٠ - ١٤٤ هـ ١٩٥ م ١٩٥ - ٢٥٠ م] وزيد بن على

[٧٩\_١٢٢ هـ ٦٩٨\_٠٤٧ م] من الفقهاء والرواة والمتكلمين الزاهدين المجاهدين الثوار..

تلك سمة غلبت على الحياة الفكرية للأمة \_ سمة استقلالية الفكر والمفكر \_ وهى قد لعبت دورها العظيم فى تنمية ملكات الحلق والإبداع ، ونمت ، هى أيضا ، عندما ارتوت من نبع هذا الحلق والإبداع .. فالحرية تثرى الفكر ، والفكر الحريزيد عود الحرية قوة وعزما !.

لكن عسكرة الدولة والمجتمع ، وقد أصابت الإبداع الفكرى في الصميم ، نراها قد قالت من شأن العلم والفكر ، ومن ثم من شأن المفكرين والعلماء . فلم تعد الإمامة لمن بلغ في العلم مرتبة الاجتهاد ، وإنما غدت السلطنة لمن غلب ؟! . . وعندما مالت الكفة لحساب « القوة » على حساب « العقل » ، تبدلت مؤهلات « الصفوة » ، فغدت الفروسية والمكر والدهاء وقهر الخصوم هي سبل الوصول إلى السلطة والدولة ، وهي الموازين التي تزن بها الدولة من تقربهم من الرجال . .

وحدث أن اهتم العسكر الترك \_ كعادتهم \_ بشكل التدين أكثر من اهتامهم بجوهره ، فهم لا يستطيعون غيره .. وهو أكثر جلبا لرضا العامة ؟!.. فني الوقت الذي عزلوا فيه الشريعة عن أن تكون قانون «الدولة» وحكامها ، نراهم يستبدلون الفخامة المترفة بالبساطة في إقامة المساجد وما ألحق بها من المدارس .. فتحول المسجد إلى مؤسسة ضخمة لا قبل للفقراء بإقامتها مستقلين ، فأقامتها الدولة ، بواسطة السلاطين والأمراء ، وأوقفت عليها الأوقاف الدارة ، بعد أن انتزعت أرضها من ملاكها وفلاحيها .. وغدا الفقهاء الذين يعلمون تلاميذهم ، فهذه المؤسسات التي أقامتها وتنفق عليها الدولة ، غدوا « موظفين » لدى دولة العسكر الماليك .. فغلبت سمة التبعية للدولة على كثير من الفقهاء ، للمرة الأولى في

تاريخ أمتنا الحضاري .. وكان ذلك تحولا سلبيا أصاب حياتنا الفكرية والسياسية في الصميم !..

ففريق من الفقهاء ربطتهم التبعية الاقتصادية بالدولة ، فغضوا الطرف عن تِجاوزاتها ، ووقفوا إزاء فريضة الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر عند أضغف الإيمان؟!..

وفريق قادته هذه التبعية الاقتصادية إلى «التبرير» .. تبرير التجاوزات التى تقترفها الدولة ضد الرعية ... ورحم الله من قال : «من يأكل عيش الكافر يحارب بسيفه ١٤٤.. فما بالك إذا كان صاحب «العيش» «سلطانا» ممن «يشهد أن لا إله إلا الله وأن محمدا رسول الله» ؟!..

بل لقد ألجأت المخاطر الخارجية المحدقة بالوطن والأمة والحضارة .. ألجأت بعضا من الفقهاء المجتهدين المجاهدين إلى أن يغضوا الطرف عن تجاوزات الدولة والمحرافات الأمراء والسلاطين ، إيمانا منهم بأن الحطر الخارجي هو الأعظم ، وأن مجاهدة الدولة \_ مع ظلمها \_ لن يفيد \_ فى ذلك الظرف العصيب \_ سوى العدو الحارجي الذى يهدد الأمة والحضارة بالفناء .. فرأينا مجتهدا مجاهدا مثل ابن تيمية [ ٦٦٦ \_ ٧٢٨ م ١٣٦٨ \_ ] ، لبصيرته السياسية والحضارية العبقرية يقف مع الدولة المملوكية ، ينصرها ويناصرها ، ويجمع لنصرتها الأعوان والإمكانات ، بل ويطوع الأحاديث النبوية \_ بالتفسير المتعسف \_ كى تشهد بأن الماليك هم الفئة المنصورة التي تنبأ بها الرسول ، \_ صلى الله عليه وسلم \_ ... كل ذلك إيمانا من ابن تيمية أن بقاء الإسلام وحضارته رهن بقوة هذه الدولة وانتصارها على التتار .. فلقد كانت الأمة فى ا حالة حرب ضروس ا ... ولن يغل حديد التتار الهمج المتوحشين إلا حديد فرسان الماليك .. والضرورات

تبيح المحظورات ، بل قد توجيها !.. وعلماء الأمة ، من أهل السنة والجاعة ، قد أجازوا إمامة المفضول دينيا إذا كان أفضل سياسيا وأقدر على مواجهة التحديات المحدقة بالأمة .. وه إن الله لينصر هذا الدين بالرجل الفاجر « \_كا جاء في المأثورات ؟! .. ثم إنه \_ ابن تيمية \_ على مذهب شيخه الإمام أحمد بن حنبل ، الداعي إلى طاعة الدولة ، والبيعة لمن غلب ، والناهي عن الحروج والثورة وتجريد السيف ضد الحكام ، حتى ولو جاروا وظلموا .. فعنده أن «السيف باطل ، ولو قتلت الرجال وسبيت الذرية ، وأن الإمام قد يكون عادل ، ويكون غير عادل ، وليس لنا إزالته وإن كان فاسقا .. « (17) ا

فسيرا على هذا النهج ، نهى ابن تيمية عن مناهضة الدولة المملوكية \_ مع تسليمه بظلمها \_ ، وقال : إن «المشهور من مذهب أهل السنة أنهم لا يرون الحروج على الأثمة وقتالهم بالسيف ، وإن كان فيهم ظلم .. لأن الفساد في القتال والفتنة أعظم من الفساد الحاصل بظلمهم بدون قتال ولا فتنة ، فيدفع أعظم الفسادين بالتزام الأدنى ... "" » !-

وهو \_كما نرى \_ موقف من مواقف «السياسة» الإسلامية ، أشبه ما يكون على السميه في اصطلاحاتنا المعاصرة : «تقديم التناقضات الرئيسية على التناقضات الثانوية» .. فتناقض الأمة ودولتها الظالمة مع الخطر الخارجي كان الرئيسي والحاكم ، لأنه هو «التناقض العدائي » على نحو جذري ، أما تناقض الأمة مع دولتها الظالمة ، فلقد كان \_ في ظل التناقض مع التنار ، وبالقياس

<sup>(</sup>٣١) الأشعرى [مقالات الإسلامين واختلاف المصلين] جـ٢ ص ٤٥١ ، ١٥٤ . طبعة استامبول سنة ١٩٣٩م .

<sup>(</sup>٣٢) [منهاج السنة ] جـ ٣ ص ٨٧ طبعة القاهرة ـ الأولى ــ

عليه \_ تناقضا ثانويا ، من الواجب تأجيله .. أو استخدام الأساليب غير العنيفة في مواجهة مظالمه وانحرافاته ، دون السيف \_ أى الثورة والقتال \_ .. ولهذا وجدنا ابن تيمية يقف ، مع فريضة الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر ، عند درجة الإنكار باللسان .. فانتقد الواقع وانحرافاته ، وتصح للحكام .. حتى لقد مات الرجل في سجن الماليك ؟! .. لكنه لم يدع إلى الثورة والتغيير للمنكر بالعنف والثورة والقتال ، لا لجين منه أو تقصير ، فلقد كان مجاهدا ، حمل السلاح وقاتل ، ولكن ضد العدو الرئيسي والخطر الأكبر : جحافل التتار ! ..

فى ضوء هذه الرؤية السياسية والحضارية يجب أن يفهم موقف ابن تيمية من دولة العسكر الماليك ، وبجب أن تقرأ كلماته التي تحلل الموقف السياسي والعسكرى والحضارى تحليلا عبقريا ، عندما يقول :

الله المغرب معهم من الدن المن المنا المؤت المحاف عاجزون عن الجهاد الوا مضيعون له الهم مطيعون لمن ملك هذه البلاد الحجاز المنهم أرسلوا بالسمع والطاعة فمؤلاء [التتار] ! . . وأما سكان الحجاز المناكرهم الوكثير منهم خارجون عن الشريعة الوفيهم من البدع والضلال والفجور ما لايعلمه إلا الله الإيمان والدين فيهم مستضعفون عاجزون وإنما تكون القوة والعزة الى هذا الوقت الغير أهل الإسلام بهذه البلاد ؟ . . وأما بلاد أفريقية الجهاد والغزو ! . . وأما المغرب الأقصى الله على استيلاء الإفرنج على أكثر بلادهم الايقومون بجهاد النصارى الذين هناك المن في عسكرهم من النصارى الذين يحملون الصلبان خلق عظم ! ولو استولى التتار على هذه البلاد لكان أهل المغرب معهم من أذل الناس الاسها والنصارى تدخل مع النتار المعلم من أذل الناس الاسها والنصارى تدخل مع النتار المغرب معهم من أذل الناس الاسها والنصارى تدخل مع النتار المعلم من أذل الناس الاسها والنصارى تدخل مع النتار المغرب معهم من أذل الناس الاسها والنصارى تدخل مع النتار المعلم من أذل الناس المعلم والنصارى تدخل مع النتار المعلم من أذل الناس المعلم والنصارى تدخل مع النتار المعلم من أذل الناس المعلم من أذل الناس المعلم من أذل الناس المعلم والنصارى تدخل مع النتار المعلم من أذل الناس المعلم والمعلم من أذل الناس المعلم من أذل الناس المعلم من أذل الناس المعلم من أذل الناس المعلم والمعلم والم

فيصيرون حزبا على أهل المغرب! ...... فهذا وغيره ثما يبين أن هذه العصابة \_\_[عسكر الماليك]\_. التي بالشام ومصر، في هذا الوقت، هم كتيبة الإسلام، وعزهم عز الإسلام. فلو استولى عليهم التنار لم يبق للإسلام عز ولا كلمة عالية ولا طائفة ظاهرة عالية يخافها أهل الأرض تقاتل عنه ... فهم \_\_[الماليك]\_ من أحق الناس دخولا في الطائفة المنصورة التي ذكرها النبي \_ صلى الله عليه وسلم \_ بقوله في الأحاديث المستفيضة عنه : « لا تزال طائفة من أمني ظاهرين على الحق، لا يضرهم من خالفهم ولا من خذهم حتى تقوم الساعة "("") ... وثبت عنه في الصحيح ، أنه قال : « لا يزال أهل الغرب ظاهرين " ("") ... والنبي تكلم بهذا الكلام وهو بالمدينة النبوية ، فما يغرب عنها فهو غرب ، كالشام ومصر ... " ("") ؟!

لكن هذا الموقف العبقرى ، والمفهوم ، الذي اتخذه ابن تيمية ـ ومن رأى رأيه ـ من دولة العسكر الماليك ، والذي ناصر الدولة في جهادها للخطر الأعظم . وانتقدها ، بالوسائل السلمية ، على مظالمها وتجاوزاتها . هذا الموقف المفهوم ، قد استفاد منه «تيار التبرير» و «المسايرة» و«إيثار السلامة» ، عندما وقفوا عند رفضه للثورة على الدولة الظالمة ونهيه عن قتال الحكام الجائرين ، دون إبراز للملابسات التي أملت هذا الموقف . تلك التي أوضحها ابن تبمية عندما قال لنا ؛ لقد كان هناك تحالف «تترى صلبي» ضد عالم الإسلام .. وكان هناك عجز عن مواجهة هذا التحدي المدمر في أغلب بلاد

<sup>(</sup>٣٣) رواء البخاري ومسلم وأبو داود والترمذي وابن ماجة والدارمي والإمام أحمد وعمر ال

<sup>(</sup>٣٥) [الفتاري الكبري] جـ٤ ص ٣٤٦\_٣٥٨. طبعة القاهرة سنة ١٩٦٥ م

الإسلام .. اليمن .. والحجاز .. وإفريقية .. والمغرب الأقصى .. ولم يكن هناك سوى فرسان الماليك ودولتهم من يعلق الإسلام والمسلمون عليهم الآمال في مواجهة هذا التحدى «التترى ــ الصليبي» .. فلذلك وجبت نصرة الماليك ، في ضوء هذه الظروف والملابسات ..

لقد أغفل «أهل التبرير» الملابسات التي حكمت رأى ابن تيمية في الدولة المملوكية ... فاستمر «التبرير» بإطلاق .. بل وغداالسمة الغالبة والنغمة السائدة حتى بعد انحسار الخطر التترى وانهيار آخر الحصون والقلاع الصليبية [سنة ١٩٠ هـ سنة ١٢٩١ م] .. عندما لم يبق من دولة العسكر الماليك سوى السلبيات التي أصابت بها حضارتنا العربية الإسلامية .. وعندما زالت الدواعي القاهرة التي تبرر للأمة إسلام الزمام والقياد والمقدرات لسلطة جائرة متغلبة على البلاد والعباد .

## \* \* \*

 تلك هي أبرز سمات ومظاهر التراجع الحضاري الذي أصاب حضارتنا العربية الإسلامية عندما تعسكرت «الدولة»، وامتدت آثار «العسكرة» إلى كثير من مبادين الإبداع الحضاري ..

لقد أصاب الضمور قسمات « العقلانية » ... و « العروبة » .. و « عبقرية التشريع للدولة والمجتمع والعمران » .. و « العدل الاجتماعي » .. ـ و هي من أبرز السمات المكونة لهوية الأمة الحضارية \_ وبضمور الإبداع في هذه الميادين ، ندرت عاذج المبدعين فيها ، من المجددين المجتهدين ، ذوى الشموخ الذي يرفعهم عن حطة التبعية للسطان ومذلتها ... وعند ذلك ، سادت عاذج التبعية والترير للسلاطين وتجاوزاتهم .. وشاعت الركاكة .. وانتشرت الخرافة .. وفشا التواكل

وزهد الدراويش .. وأصابت تصورات العامة وعقائدهم الكثير من مظاهر الشرك الحقى ، عندما قدسوا المزارات .. والأموات .. واتخذوا الوسائط كى تقربهم وتشفع لهم وتقضى لهم الحاجات .... وبدلا من «دور الحكمة» وبيوتها .. ومجامع الإبداع والترجمة .. ومدارس الفقهاء ومذاهب المتكلمين .. امتلأت المدن والحواضر بالتكايا والخوانق ، وأصبح «مشايخ الطرق الصوقية» النائن لا علاقة لهم بحقيقة التصوف ، شرعيا كان أو فلسفيا .. هم أعلام العصر ، وليس الفقهاء والمتكلمين والفلاسفة وأساطين البحث في علوم الطبيعة وأسرارها ...

تلك كانت أبرز أسباب تراجعنا الحضارى .. وأهم مظاهر وظواهر هذا التراجع الذي أصاب حضارتنا العربية الإسلامية بالتوقف والجمود ..

ونحن إذا شثنا ، عند هذا الحد من هذا الحديث ، شهادة على صدق هذا الذى رأيناه فإن لدينا الكثير مما سطره أثـمة اليقظة الإسلامية الحديثة فى هذا الموضوع ..

● فالأستاذ الإمام الشيخ عمد عبده [١٣٦٦ – ١٣٣٩ هـ المدعل الماليث على عقلانية حضارتنا وعروبتها: «.. كان الإسلام دينا عربيا، ثم لحقه العلم فصار علما عربيا، بعد أن كان يونانيا ... حتى سيطر النزك والديلم وغيرهم .. ممن لم يكن فم ذلك العقل الذي راضه الإسلام، والقلب الذي هذبه الدين، بل جاءوا إلى الإسلام بخشونة الجهل بحملون ألوية الظلم فلبسوا توبه على أبدانهم، ولم ينفذ منه شيء إلى وجدانهم، فمالوا على العلم وصديقه الإسلام ميلتهم، أما

العلم فلم يحفلوا بأهله ، وقبضوا عنه يدالمعونة ، وحملوا كثيرا من أعوانهم على أن يندرجوا في سلك العلماء ، وأن يتسربلوا بسرابيلهم ، ليعدوا من قبيلهم ، ثم يضعوا للعامة في الدين ما يبغض إليهم العلم ، ويبعد بنفوسهم عن طلبه ، ودخلوا عليهم وهم أغرار من باب التقوى وحاية الدين ، زعموا الدين ناقصا ليكملوه أو مريضا ليعللوه ، أو متداعيا ليدعموه ، أو يكاد ينقض ليقيموه .

نظروا إلى ماكانوا عليه من فخفخة الوثنية وفى عـادات من كان حولهم من الأمم النصرانية ، فاستعاروا من ذلك للإسلام ما هو براء منه ، لكنهم نجحوا في إقناع العامة بأن في ذلك تعظيم شعائرة ، وتفخيم أوامره . والغوغاء عون الغاشم ، وهم يد الظالم ، فخلقوا لنا هذه الاحتفالات ، وتلك الاجتماعات ، وسنوا لنا من عبادة الأولياء والعلماء والمتشبهين بهم ما فرق الجاعة وأركس (٢٦) الناس في الضلالة ، وقوروا أن المتأخر ليس له أن يقول بغير ما يقول المتقدم ، وجعلوا ذلك عقيدة ، حتى تقف الفكر ، وتجمد العقول ، ثم بثوا أعوانهم في أطراف المالك الإسلامية ، ينشرون من القصص والأخبار والآراء ما يقنع العامة بأن لا نظر لهم في الشئون العامة ، وأن كل ما هو من أمور الجاعة والدولة فهو مما فرض فيه النظر على الحكام دون من عداهم، ومن دخل في شيء من ذلك من غيرهم فهو متعرض لما لا يعنيه ، وأن ما يظهر من فساد الأعمال واختلال الأحوال ، ليس من صنع الحكام ، وإنما هو تحقيق لما ورد فى الأخبار من أحوال آخر الزمان ، وأنه لا حيلة في إصلاح حال ولا مآل ، وأن الأسلم تفويض ذلك إلى الله ، وما على المسلم إلا أن يقتصر على خاصة نفسه ، ووجدواً فى ظواهر الألفاظ لبعض الأحاديث ما يعينهم على ذلك ، وفى الموضوعات

<sup>(</sup>٣٦) أي أعادهم إنَّ حالتهم الأولى في الضلالة قبل أن يهدوا .

والضعاف (٢٧) ما شد أزرهم في بث هذه الأوهام.

وقد انتشر بين المسلمين جيش من هؤلاء المضللين ، وتعاون ولاة الشر على مساعدتهم في جميع الأطراف ، واتخذوا من عقيدة القدر منبطا للعزائم وغلا للأيدى عن العمل والعامل الأقرى في حمل النفوس على قبول الخرافات إنما هو السداجة ، وضعف البصيرة في الدين ، وموافقة الهوى \_ أمور إذا اجتمعت أهلكت \_ فاستتر الحق تحت ظلام الباطل ، ورسخ في نفوس الناس من العقائد ما يتضارب وأصول دينهم ويباينها على خط مستقيم .

هذه السياسة ـ سياسة الظلمة وأهل الأثرة ـ هى التى روجت ما أدخل على الدين مما لا يعرفه ، وسلبت من المسلم أملا كان نجترق به أطباق السموات ، وأخلدت به إلى يأس بجاور به العجاوات !.

فجل ما تراه الآن مما تسميه العامة إسلاما فهو ليس بإسلام ، وإنما حفظ من أعمال الإسلام صورة الصلاة والصوم والحج ، ومن الأقوال قليلا منها حرفت عن معانيها ، ووصل الناس \_ بما عرض لدينهم من البدع والحرافات \_ إلى الجمود الذي ذكرته ، وعدوه دينا ، نعوذ بالله منهم ومما يفترون على الله وعلى دينه ..... هناك استعجم الإسلام وانقلب عجميا ؟!.. هناك استعجم الإسلام وانقلب عجميا ؟!.. هناك استعجم

هكذا صور الإمام محمد عبده الانقلاب الحضارى الذي صنعه الترك الماليك ، وهو الانقلاب الذي جعل الإسلام «عجميا»؟!..

<sup>(</sup>٣٧) أي الأحاديث الموضوعة المكذوبة .. والضعيفة الإسناد

<sup>(</sup>٣٨) [الأعمال الكاملة للإمام محمد عبده] جـ٣ ص ٣١٧\_ ٣١٩. دراسة وتحقيق : د. محمد عمارة . طبعة بيروت سنة ١٩٧٧ م .

والإمام الشهيد الشيخ حسن البنا [ ١٩٢٩ - ١٣٦٨ هـ ١٩٠٦ هـ ١٩٠٦ م] - هو الآخر ـ بدل بشهادته في هذه القضية ، فيقول : ال هذا الإسلام الحنيف نشأ عربيا ، ووصل إلى الأمم عن طريق العرب ، وجاء كتابه الكريم بلسان عربي مبين ، وتوحلت الأمم باسمه على هذا اللسان يوم كان المسلمون مسلمين ! وقد جاء في الأثر : « إذا ذل العرب ذل الإسلام » ! .. وقد تحقق هذا المعنى حين دال سلطان العرب السياسي وانتقل الأمر من أيديهم إلى أيدى غيرهم من الأعاجم والديلم ومن إليهم .... فالعرب هم عصبة الإسلام وحراسه ... ومن هنا وجب على كل مسلم أن يعمل لإحياء الوحدة العربية وتأييدها ومناصرتها .. (٢٩) » ! .

تلكم شهادتان . إن كان الأمر لا يزال بجاجة إلى إثبات بعد هذا الذي قدمناه ؟!..

O O O

لقد حققت دول العسكر الماليك لأمتنا نصرا مؤزرا ، ضد التتار .. وضد أطول وأبشع غزوات العصور الوسطى ، الغزوة الصليبية [ ٤٨٩ - ٩٩ هـ أطول وأبشع غزوات العصور الوسطى ، الغزوة الصليبية [ ٤٨٩ - ٤٨٩ هـ والحزيمة والمحمود ... ولقد حدث وتزامنت هذه المفارقة مع تهضة الغرب الأورب ، الذي اكتشف من خلال صراعه المسلح معنا ، تراثه اليوناني ، فأضاف إليه إبداع حضارتنا في المنهج التجريبي ، وإضافاتها في العلوم الطبيعية ، فبني عليهما نهضته الحديثة العملاقة .. فكان أن انتصر المهزوم عسكريا في الميدان

<sup>(</sup>٣٩) [رسالة المؤتمر الحامس] ص ٤٦ . طبعة القاهرة سنة ١٩٧٧ م .

الحضارى ، وانهزم المنتصر عسكريا فى هذا الميدان ؟! .. وشهد التاريخ كيف تبادلنا المواقع الحضارية ـ من حيث النهضة والتراجع ـ مع الغرب الأوربى .. فلقد كنا سادة العلوم الطبيعية وتطبيقاتها ، وكانوا يعيشون الجهل المظلم .. وعندما أهدى هارون الرشيد [١٤٩ ـ ١٩٣ ه - ٢٦٩ ـ ٨٩ ] «ساعة » تضبط الوقت أهدى هارون الرشيد [٢٤٠ ـ ١٩٣ ه - ٢٠٩ م] «ساعة » تضبط الوقت الى ملكهم شرلمان [٢٤٠ ـ ٨١٤ م] فأحضر شرلمان قساوسة الإمبراطورية ـ مفكرى الغرب يومئذ ـ لرؤيتها ، أصابهم الرعب من حركتها ، وقالوا : لابد وأن يكون قد تقمصها شبطان ؟! .. حدث ذلك على عهد الرشيد وشرلمان ... فلم حدث وتبادلنا معهم المواقع ، رأينا شيوخ الأزهر ـ وهم سلالة الذين صنعوا المجد العلمي لحضارتنا ـ يذهبون لزيارة مقر البعثة العلمية التي صبحت الحملة الفرنسية على مصر [٢٩١٣ ـ ١٢١٦ هـ ١٧٩٨ ـ ١٨٠١ م] قإذا رأوا تجربة الفرنسية بسيطة في زجاجة اختبار ، أصابهم ما أصاب قساوسة الغرب عندما رأوا ساعة الرشيد في بلاط شرلمان ؟! .. وبلسانهم تحدث الجبرتي عن علم الفرنسيين هذا فقال : « وهم فيه أمور وأحوال وتواكيب غرية ، تنتج منها نتائج لا يسعها عقول أمثالنا .. » ؟؟!! .. (١٠٠)

والأزهر، الذي كان يدرس طلابه علم الفلك، ويشتغل علماؤه بصناعته، عندما كانت الكنيسة الأوربية تحاكم جليليو [١٩٦٤ - ١٩٤٢ م]... تبادل مع الغرب المواقع، فنهضت جامعات الغرب ومعاهده فحققت الانتصارات الفلكية الباهرة... وتخلفنا نحن، حتى ليحكى الجبرتي [١١٦٧ - ١٢٣٧ هـ الفلكية الباهرة ... وتخلفنا نحن، حتى ليحكى الجبرتي الوالى التركي على مصر سنة ١٧٥٠ - أحمد باشا و وبن شيخ الأزهر الشيخ عبد الله الشبراوي

<sup>(</sup>٤٠) [عجائب الآثار] جـ٣ ص ٣٧.

[١٠٩٢] حول مكان علم الفلك \_وكان الوالى من المهتمين بمباحثه \_ في مناهج الأزهر التعليمية \_ وهو حوار شاهد على تبادلنا المواقع مع الغرب في الاهتام بهذه العلوم التي تؤسس عليها النهضات الحضارية ....

السوالي : المسموع عندنا بالديار الرومية \_ [ التركية ] \_ أن مصر منبع الفضائل والعلوم ، وكنت في غاية الشوق إلى المجيء إليها ، فلما جثنها وجدتها \_كما قيل \_ : تسمع بالمعيدى خير من أن تراه ؟!.

شبيخ الأزهر : هي ـ يا مولانا ـ كما سمعتم ، معدن العلوم والمعارف .

السوالي : وأين هي ؟! وأنتم أعظم علمائها ، وقد سألتكم عن مطلوبي من العلوم فلم أجد عندكم منها شيئا ، وغاية تحصيلكم : الفقه ، والمعقول ، والوسائل ونبذتم المقاصد ؟!

شيخ الأزهر: نحن لسنا أعظم علمائها ، وإنما نحن المتصدرون لحدمتهم وقضاء حوائجهم عند أرباب الدولة والحكام. وغالب أهل الأزهر لا يشتغلون بشيء من العلوم الرياضية إلا بقدر الحاجة إلى علم الفرائض والمواريث !..

السوالي : وعلم الوقت كذلك من العلوم الشرعية ، بل هو من شروط صحة العبادة ، كالعلم بدخول الوقت ، واستقبال القبلة ، وأوقات الصوم والأهلّة ، وغير ذلك ..

شيخ الأزهر : نعم .. معرفة ذلك من فروض الكفاية ، وإذا قام به البعض سقط عن الباقين ، وهذه العلوم تحتاج إلى لوازم وشروط وآلات وصناعات وأمور ذوقية ، كرقة الطبيعة ، وحسن الوضع ، والخط ، والرسم والتشكيل ، والأمور العطاردية ، وأهل الأزهر بخلاف ذلك ، غالبهم فقراء ، وأخلاط مجتمعة من القرى والآفاق ، فيندر فيهم القابلية لذلك .. " (١٤) ؟ إ .

تلك كانت حال الأزهر\_أعظم منارات العلم فى أمتنا يومئذ\_ وذلك هو حظه من العلوم التى نهض بها الغرب وتسلح ، ثم خرج للاستكشاف والاستعار والهيمنة والاحتواء؟.

وبلغت الهزيمة قمة المأساة .. فضاعت الأندلس ، بعد سقوط غرناطة [سنة ١٩٩٧ هـ سنة ١٤٩٧ م] ... واكتشف الغرب طريق رأس الرجاء الصالح [سنة ١٤٩٧ هـ سنة ١٤٩٧ م] فالتف من حول الأرض العربية ، ليحتل بلاد الإسلام في شبه القارة الهندية والشرق الأقصى تمهيدا للانقضاض على القلب العربي من مواقع عدة : مصر ـ بحملة بونابرت [ ١٧٦٩ - ١٨٢١ م] في [ سنة ١٢١٣ هـ سنة ١٢٩٨ م] ... وعدن في منة ١٧٩٨ م] ... والجزائر في [ سنة ١٩٤٦ هـ سنة ١٨٣٠ م] ... ثم الاحتلال الإنجليزي لمصر [ سنة ١٢٩٩ هـ سنة ١٢٩٨ م] ... وعدن في العرب المنة ١٢٩٩ هـ سنة ١٨٨٨ م] ... ثم الاحتلال الإنجليزي لمصر [ سنة ١٢٩٩ هـ سنة ١٨٨١ م] والفرنسي لتونس [ سنة ١٢٩٨ م] والفرنسي لتونس [ سنة ١٢٩٨ م] والفرنسي للمغرب [ سنة ١٢٩٨ م] والأولى عندما تمخضت الحرب العالمية والإيطالي لليبيا [ سنة ١٩٦١ هـ ١٣٢٩ هـ ١٩١٤ م] عن اكتال الهيمنة الغربية على الأولى [ ١٣٣٠ م عمت البلوي عندما تمخضت الحرب العالمية الأولى وطن العروبة وعالم الإسلام ؟! .. فوصل المسلمون وعالمهم إلى قمة المنحدر والمجتمع في ظل دول العجمة التي بدأت بالترك الماليك .. لقد نجحوا عسكرة الدولة والمجتمع في ظل دول العجمة التي بدأت بالترك الماليك .. لقد نجحوا عسكرة الدولة والمجتمع في ظل دول العجمة التي بدأت بالترك الماليك .. لقد نجحوا عسكرة الدولة والمجتمع في ظل دول العجمة التي بدأت بالترك الماليك .. لقد نجحوا عسكرة الدولة

<sup>( 1 \$ ) [</sup> عجائب الآثار في التراجم والأخبار ] انجلد الأول ص ٢٧٦ وما بعدها . طبعة دار فارس . بيروت .

9 0 0

على أننا نظلم الحقيقة . كما نظلم أمتنا وتاريخها وحضارتها إذا لم ننبه إلى حقيقتين من حقائق هذا الموضوع :

أولاهما: أن التراجع الحضارى لم يكن كاملا ، والتخلف لم يكن شاملا ، والجهود لم يكن عاما في كل ميادين الفكر والعلم والإبداع .. فعلاوة على الجهود العملاقة التي نهض بها أعلام أفذاذ في كنابة التاريخ ، الذي حفظ للأمة فاكرتها .. وفي تدوين الموسوعات التي جمعت علوم الحضارة وفنونها ، فحفظتها من الضياع ، وخففت كارثة تدمير التتار لمكتبات يغداد .. وغير ما صنعه الأزهر الشريف ، والزيتونة ، والقرويون ، والجامع الأموى ، ومدارس بخارى ، وسمرقند الخ من احتضان العربية وعلومها ، والقرآن والحديث وعلومها .. كانت هناك المدارس التي قامت ، منارات للعلم الديني واللغوى ، منذ عصر صلاح الدين الأيوني .. فني مصر وحدها ـ على سبيل المثال ـ انتظم منذ عصر صلاح الدين الأيوني .. فني مصر وحدها ـ على سبيل المثال ـ انتظم

التعليم فى ثلاثين جامعا ومسجدا ورباطا وزاوية وخانقاه \_ وذلك غير الأزهر الشريف ... كما انتظم التعليم فى مائة وخمس وعشرين مدرسة ، فى المدة من [سنة ٩٦٠ هـ سنة ١١٧٠ م] سنة إنشاء «المدرسة الناصرية» إلى [سنة ١١٨٨ هـ سنة ١٧٧٤ م] عندما أنشئت «مدرسة محمد بك أبو الذهب» نجوار الأزهر الشريف (٤٢) .

وغير مدارس العلم .. وجهود الجمع والتصنيف للموسوعات .. والجهود العملاقة فى فن التاريخ ..كانت هناك ومضات للإبداع فى عدد من العلوم . وإضافات ذات شأن فى بعض الفنون ..

لكن ذلك كله كان أدنى من المستوى الطبيعى لهذه الأمة ولحضارتها ... فإذا ما قورن بالذى كان يحدث فى بلاد الحضارة الغربية ، مركز التحديات التاريخية لبلادنا وأمتنا وحضارتنا ، وضحت المفارقات الصارخة ، وظهر جليا للعبان أن هذه الذبالة ، التى ظلت مضيئة فى الليل الطويل لدول العسكر الهاليك ، لم تكن ، إذا ما قيست بمنارة حضارتنا فى عصر ازدهارها ، أو قورنت بالنهضة الغربية الحديثة ، لا تسمن أو تغنى عندما يجد الجد ، وتبدأ دورة جديدة من دورات الصراع التاريخي بين أمتنا والحضارة الغربية الطامعة فى احتواء عالم الإسلام . .-

وهذا بالفعل ، هو الذي كان .. فعندما هبت على بلادنا عاصفة العزوة الاستعارية الغربية الحديثة . وضح للعيان أن تخلفنا الحضاري قد نزع أسلحة الأمة الفاعلة ، بينا يواجهها خصمها بعلوم قد نسيتها . وتطبيقات لهذه العلوم

<sup>(47)</sup> انظر في مدارس مصر وجوامعها التي كانت مدارس للعلم : الملجق الحامس من كتاب [التعليم ق مصر] لأمين سامي باشا . ص ۲ ـ ۲۳ . طبعة القاهرة سنة ١٩١٧ م

قد جهلتها ، فكانت الهزيمة التي حولت بلادنا إلى فريسة للغرب ، يفرض عليها الهيمنة السياسية والاقتصادية والعسكرية ، ويجاهد لاحتواء عقلها بفكرية التغريب ...

وثانيتها: أن الدولة العثانية [ ٦٩٩ - ١٣٤٢ هـ ١٢٩٩ م ] قد مثلت محاولة هامة وجادة لتجديد شباب الدولة المملوكية عندما أصابها الضعف والتف الغرب حول وطنها بعد اكتشاف البرتغاليين طريق رأس الرجاء الصالح [ سنة ٩٠٣ هـ سنة ١٤٩٧ م ] .. ولقد نجح العثانيون في نقل المعركة إلى قلب أوريا ، فدوا حدود عالم الإسلام ، واتحذوا مواقع الهجوم عندما عجزت الدولة المملوكية عن النهوض بمهام الدفاع ؟ [ ... كذلك نجح العثانيون في توحيد أغلب بقاع العالم الإسلامي في إطار الامبراطورية العثانية ، فدوا في عمر الوحدة الإسلامية ، واستثمروا قوتها في تأخير الاجتياح الأوربي لعالم الإسلام لعدة قرون ...

لكن هذا الإنجاز العنافى ، على أهميته الكبرى ، لم يكن على مستوى الحطر القادم من الغرب ، الزاحف بأسلحة النهضة الأوربية وعلومها . فبداوة العنانيين التى صبغت دولتهم بالصبغة العسكرية ، قد جعلت منهم قوة عسكرية ضاربة لا تستند إلى إبداع حضارى ينمى العمران ويمدن الحياة فى البلاد التى تفتحها الجيوش ، وهم لذلك كانوا تجديدا « للقوة » التى ضعفت فى دول العسكر المملوكية ، ولم يكونوا تجديدا « للحضارة » العربية الإسلامية .

ولقد حرم العثمانيون من «الزاد الحضارى» اللازم لعمران البلاد المفتوحة والضرورى لتمدن الامبراطورية العظمى التى أقامتها قوتهم العسكرية ، حرمهم من هذا «الزاد الحضارى» نفورهم من العروبة واحتقارهم للعرب .. فلم يتعربوا حتى يصبحوا جزءا من الحضارة العربية الإسلامية ، وإنما احتفظوا بمغايرتهم للعرب ، فوقفوا كالترك الماليك فى كثير من الأحيان عند شكل التدين بالإسلام ، دون أن يفجروا طاقات الإبداع الحضارى الإسلامية ، والتي هى عربية الهوية والمزاج !...

ولعل هذه «الثغرة القاتلة» هي التي تصاعدت بالنفور التركي من العرب . فجعلت الإدارة التركية للولايات العربية العثانية على نحو من الفوضي ودرجة من الظلم زادا من ضعف الأمة وتخلفها الحضاري .. فلم يشهد الحط البياني لحضارتنا العربية الإسلامية ، خلال الحقبة العثانية ، أي درجة من درجات الصعود ...

فلما ضعفت الدولة العثمانية ، «كقوة عسكرية ضاربة» ، وزاد من هذا الضعف خلل الإدارة ، وفوضى الجند ، وزيادة المظالم والتعديات ... لم يكن هناك الإبداع الحضارى القادر على ترميم الثغرات التي انفتحت في «الجدار العسكرى العثماني ، فزادت أمراضها استفحالا ، وبلغت أدواؤها حد الاستعصاء على الإصلاح ! ..

وحتى عندما فكرت في الإصلاح ، فإن نفورها من العروبة قد صرفها على التوجه للتعرب وتجديد الحضارة العربية الإسلامية ، وتأسيس إصلاحها على غطها الحضارى ، وإنما ذهبت منذ عهد السلطان سليم الثالث [٢٠٣٠–١٢٣٨ هـ ١٨٠٧ م] إلى الغرب ، تطلب «التحديث» على النمط الغربي ، حتى جاء الوقت الذي استلهمت فيه من الغرب مفهومه العنصرى للقومية ، فكانت محاولاتها الحرقاء لتتربك العرب في القرن التاسع عشر الميلادي ، تلك التي زادت حدتها بصعود وتصاعد تيار الحركة الطورانية

المعادية للعرب والعروبة ، الأمر الذى أتاح الفرصة لبروز فكر قومى عربى معاكس ، شحنته قوى موالية للغرب بالعداء للرابطة العثانية ، والفصل بين العروبة والإسلام ..

تلك هي «الثغرة القاتلة» التي أعجزت الدولة العثانية عن تجديد الحضارة العربية الإسلامية ، والتي تقفت بها عند حدود «تجديد القوة الضاربة لدول العسكر الماليك» التي سبقتها .. ولذلك عجز العثانيون عن تجديد شباب قوتهم عندما دب فيها الضعف .. فتبدل صمودهم أمام الغرب خضوعا وتسليا .. فتسللت أوربا \_ أولا \_ بالامتيازات ، إلى ولايات الدولة العثانية (٩٣) .. ثم أخذت تقتطع الأجزاء تلو الأجزاء من هذه الدولة .. وظلت تحرس ضعف «الرجل المريض» ، ترتيبا لأوراق تنافسها الاستعارى على تركته ، وتحينا للظرف المناسب للإجهاز عليه ، حتى كانت الحرب العالمية الأولى ، فأجهزت على «رمز» الخلافة الإسلامية ، وه وعاء « وحدة عالم الإسلام ، وقسمت أشلاء بين دولها الاستعارية .. وذلك حتى لا يظل «الرمز» و «الوعاء » يغريان رواد بين دولها الإسلامية بتحويل «الرمز» إلى «حقيقة فاعلة » ، ومل «الوعاء » يغريان رواد اليقظة الإسلامية بتحويل «الرمز» إلى «حقيقة فاعلة » ، ومل «الوعاء » يا يطلح شأن المسلمين ويجدد شباب حضارة الإسلام ..

فلا الومضات التي ظلت تبعث الضوء في أماكن متفرقة وميادين متناثرة من عالم الإسلام ..

ولا القوة الضاربة للدولة العثانية .. قد استطاعت الحيلولة بين التراجع الحضارى وبين النهاية المأساوية التي انتهت إليها الأمور ... وصدق جمال الدين

<sup>(</sup>٤٣) انظر كتابنا ( فجر اليقظة القومية ] ص ٢٨٧\_ ٢٨٩ . طبعة بيروت سنة ١٩٨١ م .

الأفغاني عندما أشار إلى أن «المقدمات» قد بلغت من القوة حدا جعل السقوط حتم وقدرا مقدورا ... فلقد قال :

« إن مبدأ تدهور ممالك المسلمين في الشرق كان من شاهق عظيم ، ولا يمكن للحكيم الوقوف في سبيل سقوطه وهو في وسط الانحدار ، أو بقربه من نقطة المركز.

ذلك الشاهق العظيم، شاهق حكمة الدين ؟!. وإذا كان انحطاط الأمم مرضا، وله سير معلوم، فيتعذر على الطبيب الحاذق توقيف السير، بل غاية ما يمكنه: الاتيان بالملطفات والمسكنات، حتى ينهى السير، ويبل العليل، ويدخل في دور النقاهة.. نعم.. لو استقلت قدرة البشر بالتأثير، ما انحط رفيع، ولا ضعف قوى، ولا انهدم مجد، ولا تقوض سلطان.. (13) ؟!..

<sup>(</sup>٤٤) [الأعمال الكاملة لحمال الدين الافعالي ] ص ٢٤٧ ، ٢٤٧

## اليقظة الإسلامية ١- البدَايات .. والتحدّيات

لكن ... ماكان لهذا الواقع ، رغم بؤسه وقسوته ، أن يصيب حضارتنا العربية الإسلامية بالموات ، بل إن المرء ليتردد كثيرا فى وصف ما أصاب هذه الحضارة ، يومئذ ، بمصطلح ، الانحطاط ، !..

فحيوية الإسلام، ومكانته فى عقل الأمة وضميرها ووجدانها، كانت دائمًا وأبدا قوة دفع وطاقة مقاومة لما تراكم على فعالياته من قيود وشوائب وبدع وخرافات. وكون هذا الإسلام دينا ودنيا، عقيدة وشريعة ، عبادات ودولة، شعائر ونمطا سلوكيا فى الحياة، علوم وحى وشريعة تطبع علوم الدنيا والحضارة بطابع الإيمان... لذلك كله كان لابد لهذا الدين من أن يستنفر عقل الأمة المقاومة التخلف والتراجع الحضارى، بالاجتهاد والتجديد.. وبالجهاد لوضع هذه الاجتهادات فى المارسة والتطبيق..

ثم ، إن أمة صنعت بالإسلام ما صنعت من فتوحات باهرة ، على كل الحيهات ، وفى مختلف الميادين . فى الحرب . وإقامة الدولة . وبناء الحضارة . وتراثها فى ذلك حى ، جمعه ويوبه ونظمه أعلام التأليف والتصنيف الموسوعى ، فى عصر توقف الحلق والإضافة والإبداع . إن أمة قام بين ظهرانها وأمام عقولها صرح هذا التراث الحضارى ، كان ولابد لعقلها أن يتحرك لمواصلة النهوض برسالة الأسلاف ...

وجهود المؤرخين العظام : ابن خلدون [٧٣٢ ـ ٨٠٨هـ ١٣٣٢ ـ

۱٤٠٦ م] والقلقشندي [ ٧٥٦ ـ ٧٦١ هـ ١٣٥٥ ـ ١٤١٨ م].. وتني الدين المغيني [ ٧٦٢ ـ ١٤١٨ م].. وبدر الدين العيني [ ٧٦٢ ـ ١٤٢ م].. وبدر الدين العيني [ ٧٦٢ ـ ١٤٥٠ م]. وابن تغرى بردى [ ٨١٣ ـ ٤٧٠هـ ١٤٠٠ م]. وابن تغرى بردى [ ٨١٣ ـ ٤٧٠هـ ١٤٠٠ م]. كان لابد وأن تحفظ للأمة ذاكرتها الحضارية ، التي تستنفرها للاجتهاد والحهادكي تتجاوز السقطة وتنهض من الوهدة التي أوقعتها فيها دول العسكر الترك الماليك..

ولقد كان معدن الأمة ، هو الآخر ، عاملا إيجابيا يدفع التطور في اتجاه اليقظة والمقاومة لهذا التخلف والتراجع والجمود . فني كل المنعطفات التاريخية . وأمام التحديات الكبرى التي هددت كيان الأمة وتميزها عبر مسيرتها التاريخية والحضارية المليئة بالتحديات ، كانت دائها وأبدا تمثلك الإجابة الإيجابية والحركة الفاعلة تجاه ما يفرض عليها من تحديات ... فأمام الحصار «البيزنطي\_الفارسي»، ومحاولات الاحتواء، نهضت بالفتوحات الإسلامية . فامتلكت زمام قيادة الشرق ، وحررته من القهر البيزنطي ــ الفارسي العتبق . وأمام التحدي الفكري للمذاهب الغربية ، وهلينية ، و" غنوصية " و " لاهوتا مسيحيا " تحول عن أصوله الشرقية إلى نسق فكرى ملىء بالتأثيرات اليونائية ... أمام هذا التحدى، المسلح بفلسفة اليونـان وعقلانيتهم . صاغت الأمة عقلانيتها الإسلامية ، وفلسفتها المتميزة ، فنشرت إسلامها وأبدعت حضارتها ، منتصرة على هذه التحديات ... وأمام جحافل الدمار الصليبي والتتري . أقامت الأمة نظام فروسيتها ـ الذي جاء ـ لأسباب أشرنا إليها \_ تركيا مملوكيا \_ فكسرت به شوكة أطول وأبشع حملات الغزو . والإبادة التي شهدها ذلك التاريخ ...

واستمرارا لهذا التاريخ ، وإعالا لذات القانون الذي حكم تاريخ الأمة ومواقفها إزاء التحديات العظمى ، اختلج عقل الأمة ووجدانها فقدم ، من ترسانة مقاومتها ومخزون طاقاتها ، صور المقاومة للتخلف والتراجع والجمود الحضارى ... وكان ذلك في صورة الجهود الفكرية والعملية التي تمثلت في أعلام الاجتهاد والتجديد ...

ذلك هو السلاح الذي امتشقته الأمة لتقاوم به عوامل التخلف والتراجع والجمود .. فرسول هذه الأمة ، عليه الصلاة والسلام ، قد علمها أن المنظومات الفكرية ، دينا كانت أو حضارة ، إذا أصابها التطور بما يقلل من فعالياتها ، بالبدع والخرافات والتخلف والجمود ، فإن التجديد هو السبيل لليقظة والنهوض من جديد لمواصلة الطريق .. فهو القائل : «يبعث الله لهذه الأمة على رأس كل مائة عام من يجدد لها دينها» (1) !

وإذا كان حديث الاجتهاد والتجديد .. والأعلام الذين ساروا على دريه يحاولون مقاومة عوامل التخلف ومظاهره ، سعيا إلى إيقاظ الأمة وبعث نهضتها من جديد ... إذا كان هذا الحديث من الثراء بحيث يحتاج إلى عمل مفرد وجهد مستقل وكبير .. فإننا نكتني ، في هذا المقام \_ تبديدا لوهم شائع يحسب أصحابه أن الظلام كان تاما ، والاستسلام كان عاما \_ نكتني بذكر أسماء كوكبة من العلماء والأعلام ، الذين تميزت إبداعاتهم الفكرية بومضات تجديدية ، مثلت عوامل مقاومة لما شاع في ذلك العصر من تخلف وتراجع وجمود ...

فن سلطان العلماء، العزبن عبد السلام [۷۷۰-۲۹۰ هـ

<sup>(</sup>١) رواه أبو داود

١١٨١\_١٢٦٣م] وتلميذه الفذ، الإمام القرافي، أبو العباس أحمد بن إدريس [ ٦٨٤ هـ ١٢٨٥ ] .. وحتى عصرنا الراهن امتدت وتناثرت جهود العلماء المجددين من مثل: ابن الوزير، محمد بن إبراهيم الوزير [٧٧٠] ٨٤٠ هـ ١٣٧٣ \_١٣٧٦م] .. والمقبلي ، اليمني ، صالح بن مهدى [۱۰۶۷ ـ ۱۱۰۸ هـ ۱۹۳۷ ـ ۱۲۹۳ م] .. وولى الله الدهلوي [۱۱۰ ـ ١١٧٦ هـ ١٦٩٩ – ١٧٦٢ م] .. ومرتضى الزبيدى [١١٤٥ – ١٢٠٥ هـ ۱۷۳۲ \_ ۱۷۹۰ م] .. وصالح بن محمد بن نوح الفلاني [۱۱۶۹ \_ ۱۲۱۸ هـ ۱۷۵۳ - ۱۸۰۳ م] .. وعثمان دان فوديو (الفودى) [۱۱٦٨ ـ ١٢٣٢ هـ - ١٧٥٥ ـ ١٨١٧ م] .. وعمر مكرم [١١٦٨ ـ ١٢٣٧ هـ ١٧٥٥ ـ ١٨٢٢ م] .. ومحمد بن على الشوكاني [١١٧٣ ـ ١٢٥٠ هـ ١٧٦٠ \_ ١٨٣٤ م] .. وحسن العطار [١١٩٠ \_ ١٢٥٠ هـ ١٧٧٦ ـ ١٨٣٥ هـ].. والشهاب الألوسي [١٢١٧ ـ ١٢٧٠ هـ ٨٠٣ ـ ١٨٥٤ م] .. ومحمد بن على السنوسي [ ١٢٠٢ - ١٢٧٦ هـ ١٧٨٧ -١٨٥٩ م] .. والحاج عمر (سيدوتل) [١٢١٢ – ١٢٨٠ هـ ١٧٩٧ – ١٨٦٤ م] .. ورفاعة رافع الطهطاوي [١٢١٦ \_ ١٢٩٠ هـ ١٨٠١ \_ ۱۸۷۳ م] .. وعبد القادر الجزائري [۱۲۲۲ ـ ۱۳۰۰ هـ ۱۸۰۷ ـ ١٨٨٣ م] .. ومحمد أحمد (المهدى) [١٣٠٠ - ١٣٠٠ هـ ١٨٤٤ -١٨٨٥ م].. ومحمد قدري (باشا) [١٢٣٧ - ١٣٠٦ هـ ١٨٢١ -١٨٨٨ م] ... وأبو الطيب محمد صديق خان [١٢٤٨ \_ ١٣٠٧ هـ ١٨٣٧ \_ ١٨٨٩م]. وخير الدين التونسي [١٢٢٥ - ١٣٠٨ هـ ١٨١٠ -١٨٩٠ م] .. وعبد الله النديم [ ١٢٦١ ـ ١٣١٤ هـ ١٨٤٥ ـ ١٨٩٦ م] ... وجهال الدين الأفغاني [١٢٥٤ ــ ١٣١٤ هـ ١٨٣٨ ــ ١٨٩٧ م].. وعيد

الرحمن الكواكبي [ ١٢٧٠ \_ ١٣٢٠ هـ ١٨٥٤ \_ ١٩٠٢م] .. ومحمد عبده [١٢٦٦ – ١٣٢٣ هـ ١٨٤٩ – ١٩٠٥م]. ومصطفى كامل (باشا) [١٢٩١ ـ ١٣٢٦ هـ ١٨٧٤ ـ ١٩٠٨م] .. وحسين بن محسن الأنصاري [١٣٢٧ هـ ـ ۱۹۰۹ م]. وعبد الحميد الزهراوي [۱۲۷۲ ـ ۱۳۳۴ هـ ۱۸۸۰ ـ ١٩١٦ م].. وعبد العزيز جاويش [١٢٩٣ \_ ١٣٤٧ هـ ١٨٧٦ \_ ١٩٢٩م].. ومحمد رشيد رضا [١٢٨٢ - ١٣٥٤هـ ١٨٦٥ - ١٩٣٥م].. ومحمد إقبال [ ١٢٨٩ \_ ١٣٥٧ هـ ١٨٧٣ \_ ١٩٣٨ م].. وعبد الحميد بن باديس [١٣٠٥ ـ ١٣٥٩ هـ ١٨٨٧ ـ ١٩٤٠ م]. ومحمد مصطفى المراغى [١٢٩٨ – ١٣٦٤هـ ١٨٨١ – ١٩٤٥ ].. ومصطفى عبد الرازق [١٣٠٢ – ١٣٦٦هـ ١٨٨٥ \_ ١٩٤٦م].. وشكيب أرسلان [١٢٨٦ \_ ١٣٦٦ هـ ١٨٦٩ \_ ١٩٤٦م].. وحسن البنا [١٣٢٤ \_ ١٣٨٨هـ ١٩٠٦م] ومحمد فرید وجدی [ ۱۲۹۰ \_ ۱۳۷۳ هـ ۱۸۷۸ \_ ۱۹۵۶ م ] .. وعبد الوهاب خلاف [١٣٧٥ هـ ١٩٥٦م].. وعبد القادر المغربي [١٢٨٤ ـ ١٣٧٦هـ ١٨٦٧ ـ ١٩٥٦ م].. ومحمد الخضر حسين [ ١٢٩٣ ـ ١٣٧٧ هـ ١٨٧٦ \_ ١٩٩٨م].. ومحمود شلتوت [١٣١٠ \_ ١٣٨٣ هـ ١٨٩٣ \_ ١٩٦٣م].. ومحمد الفاضل بن عاشور [١٣٢٧ \_ ١٣٩٠هـ ١٩٠٩ \_ ١٩٧٠م].. ومالك بن بني [١٣٢٣ ـ ١٣٩٣ هـ ١٩٠٥ ـ ١٩٧٣م]... وعلال الفاسي [١٣٩٤ هـ ١٩٧٤ م].. وأبو الأعلى المودودي [١٣٢١ ـ ١٣٩٩ هـ ١٩٠٣ \_ ١٩٧٩ م].. وعبد الجليل عيسي [١٣٠٥ \_ ١٤٠٠هـ ١٨٨٨ ـ ١٩٨٠م].. ومحب الدين الخطيب [١٣٠٣ ـ ١٣٨٩ هـ ١٨٨٦ ـ ١٩٦٩ م].. ومحمد أبو زهرة [١٣١٦ – ١٣٩٤ هـ ١٨٩٨ – ١٩٧٤ م].. وعلى الخفيف ... الخ .. الخ ..

إنهم أمثلة \_ مجرد أمثلة \_ لأعلام شهدت جهودهم في الفكر والمارسة أن غلفنا الحضاري ، على قسوته وبشاعته ، لم يصل بحضارتنا إلى حد «الموات» .. فلقد كانت روح المقاومة دائمة الفعل ، تجاهد لإيقاظ الامة وإنهاضها وبعث حضارتها من جديد ..

ونحن نلاحظ أن سمات التجديد والاجتهاد لم تكتمل دائما لدى كل مجتهد ومجدد من هؤلاء المجتهدين المجددين .. فكثيرون منهم كانت تجديداتهم فى ميدان دون ميدان أو ميادين .. كما نلاحظ أن توجهاتهم التجديدية لم تكن متطابقة فى كثير من الأحيان وعديد من المجالات .. وهذه الحقيقة تضع يدنا على أمور هامة ، منها :

١ ــ أن تغاير الزمان والمكان وتنوع التحديات لابد وأن يترك بصاته على فكر المفكر واجتهاد انجتهد .. وأن مراعاة هذه الحقيقة شرط للتقييم الموضوعى لإضافات أى من هؤلاء المفكرين ..

٧- وأن تنوع ميادين التجديد والإبداع وتغايرها عند الواحد منهم بالمقارنة مع غيره ، توجب علينا احتضان تراثهم جميعا ، لنستخلص من كل عناصر التجديد والإبداع ، فبذلك نبلغ أقصى درجات الاستفادة ، وننجو من نهج النعصب لمفكر بعينه أو مذهب بذاته ، ذلك النهج الذي يفرض علينا ضم الغث إلى الثمين ، وخلط السلبيات والجمود ، لدى هذا المفكر ، بما قدم من إيجابيات وتجديد ... فهم جزء متميز من تراثنا ، وعلينا أن نحتضنهم جميعا مع نظرائهم لستخلص ما يزكى في واقعنا الراهن توجهات وعوامل الاجتهاد والنهضة واليقظة والتجديد ...

٣ ــ إن تعدد الرؤى والمناهج لدى كثير من هؤلاء الأعلام تضع يدنا على

سمة من السمات الهامة التي تتميز بها حضارتنا .. وهي سمة «التعددية» في ميادين «الاجتهاد» ... فأصول الإسلام وعقائده وأركانه وغيبياته وشعائر عباداته ، هي جميعا مما اتفق المسلمون عليها ، فتلقوها جميعا مجمعين عليها ومجتمعين ، حتى لقد قال خامس الراشدين عمر بن عبد العزيز : «إن هذه الأمة لم تختلف في الدين» ... أما الفروع ، والسبل والوسائل والأدوات والمناهج ، وشئون الدنيا المتعلقة بسياسة الدولة وتنظيم المجتمع وتنمية العمران الحضارة ـ التي هي إبداع بشرى محكوم بمقاصد الشريعة الإلهية ، فإنها هي التي شهدت الاجتهاد ، والتعددية في هذا الاجتهاد ...

ومن الأمور التي استقر عليها أمر هذه الأمة أن اجتهاد المجتهد غير ملزم لغيره من المجتهدين .. وقصة الإمام مالك عندما رفض رغبة المنصور العباسي و ١٥٨-٩٥١ هـ ٢٧٤-٧٧٥م] جعل كتابه [الموطأ] القانون الملزم للدولة والأمة ، شهيرة وذات دلالة في هذا الباب .. لقد رفض أن يكون اجتهاده ملزما لغيره من المجتهدين ... وهذه الحقيقة تفرض علينا ، ونحن نتوجه لإزكاء روح اليقظة في أمتنا ، احتضان عواملها أينا وجدناها في مختلف ميادين الإبداع لدى جميع المجتهدين والمجددين .. وأيضا تفرض علينا الإبمان بمشروعية التمددية في الرؤى والسبل والمناهج عند الأعلام والمفكرين والجاعات الساعبة إلى هذه النهضة ، والعاملة في ميدانها .. فإذا كان الإسلام على أصوله وأركانه وعقائده وغيبياته كها جاءت في السمعيات ، فإن قضية الحضارة العربية الإسلامية ، سياسة واجتهاعا واقتصادا وعمرانا وعلوما إنسانية ، هي مما تتعدد فيها الرؤى وتنايز فيها الانجاهات بتعدد وتمايز جاهير الأمة ومفكريها إزاء هذه المعضلات .. فالتعددية ، إذن ، في الدعوات الأمة ومفكريها إزاء هذه المعضلات .. فالتعددية ، إذن ، في الدعوات

والاجتهاد والحركات والجهاعات العاملة في ميدان الاجياء الإسلامي واليقظة الإسلامية هي ظاهرة طبيعية ، بل وصحية .. أما الذين يتصورون الوحدانية والانفراد بالنجاة في هذا الميدان لفرقة بذاتها وجهاعة بعينها ، قائلين إن من عداها هم في النار ، فإنهم يخلطون بين «عقائد» الإسلام و«حضارة» الإسلام ؟! .. ففي عقائد الإسلام وأصوله وأركانه ، لا تعددية ، بل ولا رأى ولا اجتهاد .. وفي هذا الميدان ، نعم النجاة للفرقة «المتبعة» دون «المبدعين» ، الذين مآلهم جميعا إلى النار .. أما في ميدان «الحضارة» فإن الاجتهاد ، ومن ثم التعددية ، هما السبيل الطبيعية ، بل الواجبة لتنمية «الإبداع» الذي هو السبيل إلى بناء الحضارة ، وإلى تجديدها ونهضة أمنها ..

بهذه الروح . . وفى ضوء هذه الحقيقة ، يجب أن ننظر إلى تمايز اجتهادات الأئمة المجتهدين ، وإلى التعددية فى مجال الدعوات والحركات والجهاعات الساعية إلى البعث الحضارى لأمة الإسلام .

2 لابد أن نتنبه ، ونحن ننظر في فكر اليقظة الإسلامية واهتامات دعاتها وحركاتها ، إلى أن الهجمة الاستعارية الغربية الحديثة قد أحدثت إضافات وتحولات في اهتام أعلام هذه اليقظة وحركاتها ... فقبل هذه الهجمة .. كانت جهود الاجتهاد والتجديد منصبة على إنجاز مهمة محددة ، هي كسر قيود الجمود ، والبعث الحضاري الذي يتبح للأمة نفض غبار التخلف عن عقلها وطاقاتها كي تواصل مسيرتها الحضارية من جديد ... وعندما بدأت الهجمة الاستعارية الغربية الحديثة بحملة بونابرت على مصر أواخر القرن الثامن عشر الميلادي ، وعلى امتداد القرن التاسع عشر ، وضعت حركة اليقظة الإسلامية في مقدمة مهامها \_ إلى جانب محاربة الجمود بالاجتهاد والتجديد \_ مهمة التصدي للزحف الاستعاري

الغربى على بلاد الإسلام ... ولقد ظل الحال كذلك حتى سقوط الحلافة العثانية أوائل العقد الثالث من هذا القرن العشرين ، عندما نجح الغرب الاستعارى فى احتلال مجمل عالم الإسلام ، وفرض عليه التبعية السياسية والعسكرية والاقتصادية ، وأحرز - أيضا - قدرا كبيرا من النجاح فى فرض التبعية الفكرية على بلادنا ، بأدواته المباشرة ، و « بالنخبة » و « الصفوة » التى صنعها على عينه ، وضرب عقولها وفق مناهج حضارته وصاغ توجهاتها وأذواقها وفق فلسفة الحضارة الغربية ... هنا ، وعند هذه المرحلة من مراحل المواجهة بين دعوات وحركات اليقظة الإسلامية وبين التحديات التاريخية المانعة لنهضة الأمة ، بدأ تركيز رواد اليقظة ومفكروها وحركاتها على محاربة آثار ومظاهر « التغريب » فى عقول الأمة وواقعها ...

وهذه الحقيقة ، تستدعى منا \_قبل الإشارة إلى أبرز دعوات البقظة الإسلامية وحركاتها \_ إشارات إلى ما يعنيه «التغريب» . ،

0 0 0

#### التغريب:

لقد جاء الغرب إلى بلادنا ، فى غروته الاستعارية الحديثة ، وقد وعى دروس غزوته الصليبية فى العصور الوسطى .. فلقد كان فى الغزوة الصليبية مجردا من الفكر والحضارة ، ليس لديه ما يغرى أهل البلاد التى سيطرعليها فرسانه الصليبيون ، الذين كانوا كها قال الفارس المؤرخ أسامة بن منقذ مرسانه الصليبيون ، الذين كانوا كها قال الفارس المؤرخ أسامة بن منقذ المحمد عدد مدوى المنابع ، اليس لديهم سوى «فضيلة »«القتال »؟! .. فلما استفزت فروسيتهم الهمجية فروسيتنا الإسلامية ، واندحرت غزوتهم واستسلمت حصونهم لم يخلفوا وراءهم بعد قرنين من

الزمانًــ أى أثر فى عقل الأمة الإسلامية يغرى بالاقتداء والاستلهام والتقليد . . فكان جلاء قوات الغزو إنجازا كاملا للاستقلال الوطنى الكامل . .

جاء الغرب في غزوته الحديثة وهو على وعي كامل بهذا الدرس ... وكان عازما على أن يلحق عالم الإسلام بالمركز الغربي إلحاقا مؤيدا ، فخطط ، منذ البدء ، لتلافى مصيره في غزوته الصليبية .. فالاحتلال العسكرى لابد يوما أن يستفز الحس الوطنى فيجليه .. والنهب الاقتصادى لابد وأن يستنفر المصالح القومية فتنتزع الأمة ثرواتها من مغامريه وشركاته .. والأيدى العاملة الرخيصة التي تعتصر احتكاراته جهودها لابد وأن يوقظ الاستغلال حسها الطبق فتثور على هذا الاستغلال .. إذن .. كيف السبيل لتأبيد تبعية عالمنا الإسلامي للغرب وحضارته ؟! ..

لقد فكروا \_وهم يبيتون لغزوتهم الحديثة \_ في هذا الأمر .. وكانت روح الاستعلاء والعدوان ، المميزة لحضارتهم الغربية قد جعلتهم مؤمنين بأن إلحاقنا بهم إنما يمثل «رسالة ، الرجل الأبيض! ! .. فالحضارة الغربية \_ بزعمهم \_ هي الحضارة الإنسانية الوحيدة ، بدأت باليونان ، وانتهت بنهضة الغرب في العصر الحديث .. وما العرب المسلمون إلا نقلة لمواريث اليونان خلال غفوة الغرب في عصره الوسيط .. وفلسفة هذه الحضارة صاغها تشارلز داروين Darwin عصره الوسيط .. وفلسفة هذه الحضارة صاغها تشارلز داروين العرب في ما خرج الرجل الأبيض غازيا \_وهو الأقوى \_ فإذ ما حرج الرجل الأبيض غازيا \_وهو الأقوى \_ فإن هذا «القانون» يدعوه إلى أن ما خرج الرجل الأبيض غازيا \_وهو الأقوى \_ فإن هذا «القانون» يدعوه إلى أن يسخ وينسخ المواريث الحضارية للأنم والبلاد التي تسقط في قبضته ، وأن يلحقها بمركز الأرض ومصدر حضارتها الوحيدة في الغرب ! .. فتلك «رسالة » ينهض فيها الرجل الأبيض بتطبيق «القانون» العلمي ؟! .. ولذلك ، فإن الهدف من هذه الغزوة لا يقف ، فقط ، عند احتلال الأرض ونهب الثروة واستغلال

الإنسان ، وإنما يتجاوز ذلك \_ لكى يؤيد ويؤيد كل ذلك \_ إلى احتلال ، العقل ، حتى نظل التبعية \_ تبعيتنا \_ للمركز الغربي قائمة دون جيوش احتلال ، لأنها ستكون \_أى التبعية \_ مذهبنا نحن ، ومطلبنا نحن التابعين ... وعلى هذا الدرب بدأت جهود الغرب الاستعارى فيما نسميه بـ «التغريب» ، أى إلحاق الشرق بالغرب، باحتلال عقله، وشده إلى المركز الغربي بخيط من التبعية الفكرية ، ختى وناعم ولذيذ؟!..

لقد بدأ فأطلق على بلادنا أسماء ، فقبلناها ، دون أن نفطن إلى أنها «طعم» والطعام» يؤدى تناوله إلى ترسيخ فكرة: أن الغرب هو المركزا وماعداه فهو الهامش التابع» .. ف الشرق الأدنى ، هو كذلك لأنه الأدنى من المركز الغربي .. وكذلك .. الأوسط» و الأقصى الإلى الله هو الوحدة القياس الإلى .. أم مضى على هذا الدرب حتى غدت مفاهيمه وتجاربه ومذاهبه ، بل و القاليعه ، هى أول مايقفز إلى ذهن النخبة ، واالصفوة ، التي تغربت ، كمعايير ووحدات قياس ، عندما يذكر أمر من الأمور .. فليراليته هى النموذج للبراليتنا .. وشموليته هى النموذج للشموليين منا .. ومذاهبه الأدبية والفنية هى الغاية والنموذج .. وفلسفته هى الفلسفة .. والروح المادية الحاكمة لعلومه الإنسانية ، هى التي سرت في دراساتنا لهذه العلوم الإنسانية .. وكل لعلومه الإنسانية ، هى التي سرت في دراساتنا لهذه العلوم الإنسانية .. وكل العلوم الإنسانية .. وكل ماهو غربي فهو المتحضر ، وما عداه رجعية وتعصب وتخلف متلكئ في مجرى تطور التاريخ ؟ ! ...

وعلى درب «التغريب» هذا ، وفى ميادينه يستطيع الباحث أن يرصد الكثير من المعالم والشواهد التي مثلت ، ولا نزال ، «جهودا» و «معارك» و «أفكارا» و «دعوات» حاول بها الغرب وعملاؤه والذين خدعوا بمقولاته أو اندهشوا وانهروا بزخرف دعاويه ، إغواء أمتنا بالالتحاق بحضارته الغربية ، والتخلى عن درب «التواصل الحضارى»، الذى يجعل نهضتنا المأمولة الامتداد المتطور لحضارتنا المتميزة ..

 ف «بالتبشير» خلق لمذاهبه الدينية ركائز وكنائس فى بلادنا ، انتزعت أرضا التحقت بمراكز اللاهوت فى بلاده... وكان ذلك على حساب إسلامنا حينا ، وعلى حساب كنائسنا الوطنية الشرقية فى أغلب الأحايين؟!..

● وو بالاستشراق ، الذى ارتاد أعلامه ميادين تحقيق مخطوطات تراثنا والكتابة عن مذاهبنا وفرقنا ومجتمعاتنا. سلط الضوء على كل ما يؤدى إلى ضعفنا وتشرذمنا ، لتسهل التبعية ويتيسر الإلحاق .. فتوجهت جهود كثير من الدراسات الاستشراقية لتسليط الأضواء على الفرق الشاذة ، والأقليات النافرة ، والمذاهب الدخيلة ، تعطيها أكثر من حقها ، وتضفى عليها جالا لا تملكه ... وبثت أغلب هذه الدراسات في عقول قرائها أن أسلافنا لم يكونوا غير نقلة وحفظة لتراث اليونان ، ليتولد في هذه العقول اقتناع باستحالة إبداعنا لمستقبل متميز ونهضة مستقلة ، طالما أن النيز والاستقلال ليسا أكثر من خرافة حتى في تاريخنا الحضاري وتراثنا الذي نفخر به ونتيه ؟!... وحتى الدراسات فأسهمت ، هي الأخرى ، في تكريس روح التغريب في ثقافتنا المعاصرة ؟!...

وانطلاقا من «المعايير الغربية» ، التي جعلت حضارة الغرب ، وتطوره التاريخي «وحدة القياس» في كل شيء ، شهدت ساحات الفكر في بلادنا \_ تحت هيمنة الاستعار ودعاة التغريب \_ الكثير من الدعوات التي قامت حولها المعارك الفكرية ...

فالمستشرقون يدرسون «مقدساتنا ؛ كتاريخ بشرى، لاقداسة له.. وفي هذه

الدراسات غير الخطأ والجهل والمغالطات ، غمز ولمزكثير .... وعلى هذا الدرب سار منا نفر ، تناولوا بعضا من مقدساتنا بنفس الروح وذات المعايير !...

واللاثينية عندهم قد أخلت المكان للغات القومية .. فرأيناهم يدعون إلى دفن العربية ، وإحلال العاميات المحلية مكانها .. متجاهلين الفروق الموضوعية التي تميزنا عنهم في هذا الميدان.. فنحن أمة واحدة، أما هم فقوميات وأمم عدة .. وأن العربية ، فضلا عن أنها رباط الوحدة القومية للأمة الواحدة ، فهي لسان «الإسلام-الدين»، ولم تكن كذلك لا تينيتهم في علاقتها بالمسيحية.. والذين دعوا إلى ذلك، لقصور زعموه في وفاء العربية بمتطلبات النهضة العلمية الحديثة ، لم يقولوا لنا : وكيف استطاعت العربية يوما أنْ تكون لسان العلم العالمي ؟.. ولم يقولوا \_أيضا\_ هل ستنهض بهذه المهمة \_ خيرا من العربية \_ العاميات المحلية ؟! .. لم يقولوا شيئا من ذلك ، فلقد كان الهدف واضحا: إزاحة العربية لمصلحة اللغات الغربية الوافدة ؟! . . واستخدام التعددية في اللهجات العامية ، لتنفصم عروة وثقي من عرى وحدة الأمة .. وفوق ذلك ، وقبله ، جعل العلاقة منبتة بين حاضرنا ومستقبلنا وبين تراثنا الخضاري ، المكتوب بالعربية ، وذلك حتى لا يكون هذا الحاضر والمستقبل الامتداد لماضي الأمة الحضاري ، وإنما الهامش التابع للمركز الغربي وحصارته الغربية إ . . . فلما فشلت هذه المعركة ، خاضوا أخرى دعوا فيها إلى الإبقاء على العربية مع كتابتها بالحرف اللاتيني ، لتتغرب الأمة وتغترب عن دينها وتراثها .. تحقيقًا لذات الأهداف المبتغاة من «التغريب»!..

وحتى يوهمونا بأن « تقدمنا » لابد وأن يكون « تحديثا » على النمط
 الغربي ، وأن خيارنا في الخلاص من مشكلاتنا لابد وأن يكون « خيارا » غربيا ،

ذهبوا يوهموننا بوحدة نمط التطور فى تاريخنا وتاريخهم ، منطلقين من الاستعلاء الذى يريد أن يفرض على الأمم والشعوب «النمط الغربي» ، لا للمستقبل فقط ، وإنما للماضى وتطوره الحضارى أيضا !..

فكما كانت علاقة دينهم بدولتهم «كهانة» و«ثيوقراطية» و«تفويضا إلهيا» و«حكما بالحق الإلهي»، زعموا أن إسلامنا كان كذلك، وأنه قد جعل خلافتنا الإسلامية حكما مطلقا، الخليفة فيه يستمد سلطانه من الله، لا من الأمة. وولايته على دين الناس ودنياهم عامة ومطلقة كولاية الله، سبحانه، ورسوله – صلى الله عليه وسلم – على الناس .

ولما كانت مسيحيتهم قد طلبت أن يدع الناس ما لقيصر لقيصر وما لله لله ، الأنها رسالة روحية مهمتها خلاص الروح وتنظيم مملكة السماء، ولامدخل لها في سياسة الدولة وتنظيم المجتمع وتنمية العمران المدنى. فلقد حاولوا يتصوير إسلامنا مسيحية، ليجردوه من جوانبه المدنية ، فزعموا «أن محمدا رصلي الله عليه وسلم ماكان إلا رسولا لدعوة دينية خالصة للدين ، لا تشوبها نزعة ملك ، ولا دعوة لدولة ، وأنه لم يكن للبني رصلي الله عليه وسلم ملك ولا حكومة ، وإنه رصلي الله عليه وسلم ملك ، المعنى الذي يقهم سياسة من هذه الكلمة ومرادفاتها . ماكان إلا رسولا كإحوانه الخالين من الرسل ، وماكان ملكا ولا مؤسس دولة ، ولا داعيا إلى ملك . . (\*) ! .

وهم بذلك لا ينكرون حقائق التاريخ وحدها ، بل ويتنكرون لحقيقة التمايز بين الحضارات والأمم فى أنماط التطور ... فإذا كانت هيمنة الكنيسة على الدول والمجتمعات الغربية قد أصابتها بالجمود والجهل والتخلف فى كل الميادين ، فإن

<sup>(</sup>٢) على عبد الرازق [الإسلام وأصول الحكم] ص ٦٤، ٦٥. طبعة القاهرة سنة ١٩٢٥ م.

احتكام أمتنا إلى شريعتها هو الذى أثمر أزهى عصور ازدهارنا الحضارى، وقمة استنارتنا وعقلانيتنا .. ولم تدخل أمتنا كها سبقت إشاراتنا إلى طور التراجع والتخلف والجمود إلا عندما أزاحت دول العسكر الماليك الصبغة الإسلامية عن قطاعات من الواقع وعن القانون الذى ينظم حركة هذا الواقع !..

ولما كانوا قد حلوا مشكل استبداد كنيستهم بدولتهم وفق «المعيار الانجيلي»:
دع ما لقيصر لقيصر وما لله لله ، فلقد أرادوا أن تكون «علمانيتهم»، التي تفصل
«الدين» عن «الدولة»، هي النهج الذي يحكم علاقة الإسلام بالسياسة في
بلادنا.. فارتبط تزايد نفوذهم الاستعارى بين ظهرانينا باستبدال قانونهم المعبر
عن فلسفة حضارتهم بفقه المعاملات الإسلامي ، الذي هو القانوني الطبيعي
للأمة الإسلامية ، المتسق مع عقيدتها ، والمحقق لمقاصد شريعتها ، والذي تكن
له الاحترام..

- وعلى عكس مفهوم حضارتنا «للأمة» وهو المفهوم الذي برئ من عصبية العرق حتى لقد وفق وجمع وألف بين الولاء للدوائر «الوطنية» و«القومية» و«الإسلامية»، دونما تعارض أو تناقض .. على عكس هذا المفهوم ، رأيناهم يزرعون في واقعنا الفكرى والسياسي «المفاهيم القومية» للحضارة الغربية ، فقامت ، تبعا لها ، في عقول البعض وتوجهاتهم وبرامج أخزاجهم التناقضات بين هذه الدوائر ، ورأينا من يقف عند الدائرة «الوطنية» دون «القومية»، ومن يهمل ، بل وينكر الدائرة «الوطنية» و«الإسلامية» معا ، مانحا ولاءه فقط للدائرة «القومية»، لأن المفاهيم والمعابير الغربية لهذه المصطلحات ، وتطبيقات تلك المفاهيم قد صنعت ذلك في التطور القومي لأمم الحضارة وتطبيقات تلك المفاهيم قد صنعت ذلك في التطور القومي لأمم الحضارة الغربية ؟ ! ...
- نعم .. لقد نجح الغرب الاستعارى ، مستخدما سلطانه السياسى

والعسكرى والاقتصادى ، ومستفيدا من هيمنته الاستعارية على ميادين التأثير الفكرى وأدواتها فى بلادنا ، ومستندا إلى الإنجازات الرائعة التى حققتها نهضته الحضارية الحديثة .. نجع فى خلق الخبة » و الصفوة المتغربة من أبناء أمتنا ، أغلبها سلك هذا السبيل عندما انهر بروعة الحضارة الغربية وهو يقارنها بتخلفنا الموروث عن نظم وأحقاب دول العسكر الترك والماليك ، ظانا أن هذا السبيل إلى التقدم ، وإلى مغالبة الغرب ، والانعتاق من قيوده الاستعارية ، هو السبيل إلى التقدم ، وإلى مغالبة الغرب ، والانعتاق من قيوده الاستعارية ، هو في استعارة الحضارة الغربية بحلوها ومرها ، بخيرها وشرها ، فدعا إلى أن نكون في استعارة الحضارة الغربية بحلوها ومرها ، بخيرها وشرها ، فدعا إلى أن نكون غربا ، نصيب كما يصيبون ، ونخطئ كما يخطئون .. وحتى يدعم من منطلقات هذه الدعوى ، وبجمع لها المبررات ، ذهب ليوهم الأمة أنها والغرب بجمعها جامع حضارى واحد هو حضارة البحر المتوسط ، وأن هذا الجامع هو أكثر جامع حضارية أصالة ومتانة وجدوى فى تاريخنا ، وأن غيره من التأثيرات الحضارية – إفريقية – أو آسيوية (إسلامية) – إنما هى عابرة وسطحة وموقوتة (٢٠٠٠) ؛ إ

وإنصافا للحقيقة ، ولهذا الفريق من «النخبة» و «الصفوة» المتغربة ، فإن الكثير من أعلام هذا الفريق ، قد عاد \_ بعد مرحلة الانبهار \_ فراجع موقفه ، وانحاز إلى الخيار العربي الإسلامي .. ومنهم من انتقد مرحلة «تغربه الفكري (٤) » .. ومنهم من أشار لذلك ، عمليا ، بالاهتمامات التي ركز عليها في إنتاجه الفكري الجديد ..

<sup>(</sup>٣) تموذج لذلك : د. طه حسين في كتابه [مستقبل الثقافة في مصر] . طبعة القاهرة سنة ١٩٣٧ م .

 <sup>(</sup>٤) انظر ماكتبناه عن موقف الدكتور محمد حسين هيكل [١٣٠٥\_١٣٧٥ هـ ١٨٨٨ ـ ١٩٥٦ م] في
 كتابنا [العلمانية ونهضنا الحديثة] ص ١٦٥ ـ ١٧٣ . طبعة القاهرة سنة ١٩٨٦ م .

لكن فريقا آخر من الذين تغربوا لم يكن دافعهم إلى تبنى هذا الخيار ا والدعوة إليه اخطأ المخلصين المنهرين بالحضارة الغربية ، والساعين إلى إنهاض الأمة كمي تتحرر من هيمنة استعارها . وإنما كان دافعهم الكراهة للإسلام ، والرغبة في إزاحة تمطه الحضاري عن النهضة المنشودة ، فكان النموذج الغربي في الحضارة هو البديل ، الذي ليس لديهم سواه ، كي لا تصطبع نهضتنا بالإسلام الذي يكرهون ؟!

وهذا الفريق من المتغربين هو الذي تكون من عدد من المسيحيين الشوام ، الفارين من تسلط الدولة العثانية ، فتبلور تبارهم المتغرب على أعتاب دار المعتمد البريطاني في مصر ، ثم جعلوا من صحيفة «المقطم» المعتمد البريطاني في مصر ، ثم جعلوا من صحيفة «المقطم» أعوهم ، وسار على دربهم نفر ضئيل من أبناء الوطن ، حمل للإسلام العداء الذي يحملون .. وكان سلامه موسى [١٨٨٨ ـ ١٩٥٨ م] الصوت العالى لهذا الفريق .. فهو القائل : «إنه إذا كانت الرابطة الشرقية سخافة ، لأنها تقوم على أصل كاذب ، فإن الرابطة الدينية وقاحة . إننا أبناء القرن العشرين أكبر من أن نعتمد على الدين جامعة تربطنا .. ونحن في حاجة إلى ثقافة حرة أبعد ما تكون عن الأديان .. وحكومة ديمقراطية برلمانية ، كما هي في أوربا ، وأن يعاقب كل من يحاول أن يجعلها مثل حكومة هارون الرشيد أو المأمون ، أوتوقراطية دينية ... وكلها ازددت خبرة وتجوية وثقافة توضحت أمامي أغراضي .. يجب علينا أن نخوج من آسيا (٥) ، وأن نلتحق بأوربا ، فإني كلها زادت معرفتي بالشرق زادت كراهيتي له وشعوري بأنه غريب عني ، وكلها زادت معرفتي بأوربا زاد

<sup>(</sup>٥) الإشارة إلى الإسلام ، القادم من آسيا ؟ إ ...

حبى لها وتعلق بها ، وزاد شعورى بأنها منى وأنا منها . وهذا هو مذهبى الذى أعمل له طول حياتى سرا وجهرا ، فأنا كافر بالشرق ، مؤمن بالغرب ... (٢) ه ؟ ! ...

هكذا أرادوا ، بالتغريب ، نفى «الإسلام ــ الحضارى» ، عندما أنكروا التمايز الحضارى ، تاريخيا ، والتعددية الحضارية للأمم العريقة فى مواريئها الحضارية ، ومن ثم أنكروا التمايز فى سبل اليقظة والنهضة الحديثة ، وأرادوا بد الخيار الغربي ، فى «التحديث » تأبيد تبعية أمتنا العربية الإسلامية للمركز الغربي والهيمنة الغربية ...

وهكذا وجدت دعوات اليقظة الإسلامية وحركاتها وجماعاتها \_منذ أواخر القرن التاسع عشر\_ أن التحديات التي تواجهها والعقبات التي تجابهها ، قد أضيفت إليها مخاطر «التغريب» . . فكان عليها أن تبذل جهدا ملحوظا على الجبهة الحضارية ، لصياغة مشروع حضارى عربي إسلامي ، يكون دليل اليقظة الإسلامية إلى النهضة المستقلة استقلالا حقيقيا عن الحبائل والشراك التي صنعها ويصنعها الاستعار على جبهة «فكرية التغريب» . .

ومنذ تلك المرحلة أضيف هذا التحدى إلى المهام الأولى لليقظة الإسلامية : مجابهة الجمود بالاجتهاد والتحديد ... والتصدى للغزوة الاستعارية بالجهاد والتحرير !...

<sup>(</sup>٦) سلامة موسى [اليوم والغد] طبعة القاهرة سنة ١٩٢٧ م [والنص مأخوذ من كتاب : د. محمد محمد حسين [الاتجاهات الوطنية في الأدب المعاصر] جـ ٢ ص ٢١٣ \_ ٢١٥ طبعة القاهرة سنة ١٩٨٠ م].

## اليقظة الإسكلامية ٢- أبرز الدّعوات .. وَالتّيارات وَالجَمَاعات

على امتداد تاريخ حركة اليقظة الإسلامية ، تعددت فى إطارها الرؤى والسبل والمناهج والأساليب والأدوات .. وتعددت كذلك ، فى هذا الإطار الرموز والجاعات ..

فعلاوة على الأعلام والعلماء المجددين .. وفضلا عن المؤسسات «الفكرية ــ التعليمية » ــ من مثل الأزهر ، ومن سار على دربه ــ والتى وإن حدت من فاعلينها في «حركة » اليقظة علاقاتها وروابطها بـ «الدول » و «الحكومات » ، إلا أنها كانت ، في كثير من المراحل ، «ترسانات» الصياغة «لفكر» اليقظة والإعداد «لدعاتها» ــ .... علاوة على هؤلاء الأعلام وهذه المؤسسات كانت هناك الدعوات المنظمة .. والتيارات المتميزة .. والجاعات والجمعيات .. تلك التى اتخذت من «سلاح التنظيم» سبيلا لزيادة فعاليات «الأفكار والنظريات» ..

ولقد أثبتت هذه التجربة وخبرتها ، ولا تزال تثبت ، الأهمية العظمى «لسلاح التنظيم» في حركة اليقظة الإسلامية .. وفي الحركات الفكرية والعقائدية على وجه العموم ..

فبغير « الجماعة » و « سلطة الدولة والإمارة » ماكان لدعوة الشيخ محمد بن عبد الوهاب [ ١٧٩٥ ـ ١٢٠٩ م] أن تصنع ما صنعت ،
 بل ولا أن تبقى حية فاعلة بعد وفاة رائدها . .

- وبغير «الطريقة » السنوسية و « زواياها » ماكان لدعوة شيخها محمد بن
   على السنوسي [٢٠٢١ ١٢٧٦ هـ ١٧٨٧ ١٨٥٩ م] أن تنهض بما نهضت به
   من إنجازات ... وكذلك الحال مع الدعوة «المهدية» في السودان ..
- ولولا «الحزب الوطنى الحر» ، الذي أقامه جمال الدين الأفغانى [ ١٣١٤-١٢٥٤] هـ ١٣١٤ هـ ١٨٩٧-١٨٣٨ م] بمصر في سبعينيات القرن التاسع عشر . ثم «جمعية العروة الوثنى» ، التي امتدت «عقودها» فروعها عبر أوطان المسلمين وخاصة مصر والهند لما ترك الأفغاني البصات الفاعلة والدائمة التي تركها في حركة اليقظة الإسلامية ، ولوقفت هذه التأثيرات عند النطاق الفكرى لواحد من فلاسفة الإصلاح ...
- وحسن البنا [١٩٢١-١٩٦٨ هـ ١٩٠٦-١٩٢٩م] ما نظن أنه قد بلغ في العلم قريبا من مرتبة الإمام محمد عبده [١٩٦٦-١٩٦٩ هـ ١٨٤٩-١٨٤٩ ]. ومع ذلك ، فلقد غدا أكثر أعلام اليقظة الإسلامية فعالية وتأثيرا ، بل لا نبالغ إذا قلنا إنه أبرز أعلامها في القرن الرابع عشر الهجرى على الإطلاق .. ومرجع ذلك إلى «التنظيم» الذي أسسه وهو في العام الثالث والعشرين من عمره ؟! ، والذي أحدث به ما أحدث ، وأنجز بواسطته ما أنجز ، وما تزال بصاته بارزة على امتداد العالم الإسلامي ، حتى في صفوف الأجيال الجديدة التي تفرزها حركة اليقظة الإسلامية المعاصرة .. فلقد كان التنظيم ، في دعوته ، «الأداة» التي تمتد بالدعوة إلى الآفاق ، و«الوعاء» الذي يجمع الطاقات حولها من كل الآفاق ، لينظمها ويوجهها من جديد ! .. ولولا عذا التنظيم لكان البنا مجرد «داعية» دمث الحلق ، و«واعظ» ذي سلطان عدر للقلوب ! .. لكنه \_ بالتنظيم \_ صنع ما لم يصنعه العلماء والدعاة والوعاظ ، رغم استشهاده وهو في سن الشباب ! ..

فإذا كانت اليقظة الإسلامية قد بدأت بالاجتهادات التي أبدعها علماء أعلام .. فإن واحدا من أبرز دروس مسيرتها هو ضرورة تجسد هذه الاجتهادات \_ بالتنظيم في المجامع والمؤسسات البحثية والمنابر الفكرية والجاعات والجمعيات ... ورحم الله عبد الرحمن الكواكبي [ ١٣٧٠ - ١٣٢٠ هـ والجمعيات المنظمة : «إنها تني بما لا يني به عمر الأفراد .. «(۱) ؟! ..

ولذلك ، كان ضروريا \_عند هذا الحد من هذه الدراسة \_ أن نلق بعض الضوء على أبرز التيارات والدعوات والجاعات الناهضة برسالة اليقظة الإسلامية في عصرنا الحديث . . وعلى وجه التحديد \_وبإيجاز يفرضه المقام \_ :

١ ـ الوهابية .. في شبه الحزيرة العربية .

٧ ــ السنوسية .. في ليبيا وشهالي إفريقيا .

٣\_ المهدية . . في السودان . \_\_\_\_

٤ \_ الحامعة الإسلامية .

٥\_ جماعة الإخوان المسلمين.

٦\_ الحجاعة الإسلامية .. بالهند وباكستان .

٧ ـ تيار «الرفض» الجديد ـ(التيار الانقلابي)...

وذلك حتى تكتمل معالم حركة اليقظة الاسلامية ، وما في ساحتها من رؤى ومناهج وتيارات ...

 <sup>(</sup>١) [الأعمال الكاملة لعبد الرحمن الكواكبي] ص ٣٤٣ . دراسة وتحقيق : د. محمد عارة . طبعة بيروت.
 منة ١٩٧٥ م .

### (۱) الوهتابية

فى بيئة بدوية بسيطة ، هى «تجد» ، بشبه الجزيرة العربية ، ولد ونشأ محمد بن عبداالوهاب [ ١١١٥ ـ ١٢٠٦هـ ١٧٠٣ ـ ١٧٩٢م ] ..

وكانت السيادة الإسمية والرسمية على موطنه لخلفاء آل عثمان .. وكان ابن عبد الوهاب سليل أسرة من الفقهاء ، أخذ عنهم علوم الدين ، كما درس على علماء مكة والمدينة ، وظهر نزوعه المبكر إلى النهج السلنى ، الرافض لما طرأ على عقائد الإسلام وعباداته من بدع وخرافات وإضافات .

لقد نظر ابن عبد الوهاب فوجد عامة الناس يتخذون الوسائل والوسائط شفعاء إلى الله ، بل ويتوجهون إليهم بالطلب والدعاء والاستغاثة في الملات .. كما وجد البدع قد أصابت العبادات ، بالزيادة والنقصان .. فلما عرض صورة إسلام العامة » هذا على حقيقة «إسلام السلف » وجد أن الإسلام الأول \_ إسلام السلف \_ قد أصبح « غريبا » إ .. فكان أن وجد نفسه في ذات الموقف الذي وقفه إمام السلفيين القدماء : الإمام أحمد بن حبل [ ١٦٤ \_ ٢٤١ ـ ٢٤٨ هـ الذي وقفه إمام السلفيين القدماء : الإمام أحمد بن حبل المؤيرة ، الأول ، إسلام مأقبل عصر الفتوحات ، ذلك الذي يكني الإنسان منه النصوص ، دونما حاجة ما العقلانية الكلامية أو الفلسفية ، وما أثمرت من «قياس» و« رأى « و« تأويل » (\*\* ) .. وكانت بيئة « نجد » ، البسيطة ، أكثر ملاءمة للإسلام

<sup>(</sup>١) انظر القصل الذي كتيناه عن والسلقية و بكتابنا : [تبارات الفكر الإسلامي] ص ١٢٥ - ١٦١.

السلق البسيط ، فظواهر النصوص تكفى للإجابة على علامات استفهام إنسانها البسيط ، كما تكفى لتصحيح معتقداته وتصوراته وإعادة عباداته إلى إطار الإسلام الصحيح والبسيط . .

بدأ ابن عبد الوهاب يدعو إلى إسلام السلف ، ويبشر بفكر ابن حنبل ، وابن تيمية [ ٦٩١ - ٧٢٨ - ١٣٢٨ - ١٣٢٨م] وابن قيم الجوزية [ ٦٩١ - ١٧٥٨هـ ١٢٩٢ م] وابن قيم الجوزية [ ٦٩١ - ١٧٥٨ه العمالات ، العقائد ، وتقويم التصورات ، وتصحيح ، العبادات ، . فحكم بالشرك ، الظاهر والجلي ، على المتوسلين إلى الله بالأولياء والصالحين والمشاهد والمزارات والرموز ، بل رأى أن شركهم هذا هو أعظم من شرك الجاهلية الأولى (٢٠ . ورفض - كما صنع أعلام السلقية الأولى - أن يحتكم لغير النصوص ، فهاجم ، القياس ، حتى لو كان صحيحا ، وأعرض عن ، التأويل ، في فهم النصوص وتفسيرها (٣٠ . وأعلن أن ، الرأى ، لاوزن له نجانب النصوص (٤٠) .

وكان طبيعيا أن تصطدم هذه الدعوة السلفية بفكرية العصور الوسطى . تلك التي كان يرعاها خلفاء آل عثّان !..

ولم يقف أمر هذا التصادم عند الحدود الفكرية .. فلقد كان ابن عبد الوهاب أكثر من «شيخ» ، وأعظم من «فقيه » ، وأكبر من «داعية » .. ومن ثم فإنه لم يشأ أن يقف بدعوته عند رسائل يؤلفها أو مواعظ يلقيها أو مذهب فقهى يبشر به ، أو حتى حلقة من الأتباع والمريدين .. لقد أراد أن تكون

<sup>(</sup>٣) ابن عبد الوهاب : رسالة [هدية طبية ] ـ مطبوعة قسمن (مجموعة التوحيد] ص ١٥٦ .

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق. رسالة [هذه مسائل الجاهلية] ص ٨٧.

<sup>(</sup>٤) عبد الكريم الخطيب [الدعوة الوهابية] ص ١٢ . طبعة القاهرة سنة ١٩٧٤ م .

« لدعوته » « دولة » . تضمن لها التطبيق والانتشار والاستمرار .. فالله يزع « بالسلطان » مالا يزع » بالقرآن » ؟! . . ولقد زاد هذا العزم والمسعى من احتمالات التصادم ومن حجمه مع خلفاء آل عثمان ! ..

غادر ابن عبد الوهاب و حريملا الله الله الله الذي استجاب للعينة و . فعرض مذهبه على رئيسها عثان بن أحمد بن معمر ، الذي استجاب للعينة و فعقد معه عهدا أن ينصر دعوة [ لا إله إلا الله ] ، ويسخر قوته لاقتلاع عقائد الشرك الوموزه ، مقابل و أن يملكه الله تجدا وأعرابها ! ا (ه) . فتحرك جيش و العيينة ا ، وفي مقدمته ابن عبد الوهاب ، لهدم القباب ، واقتلاع الأشجار وإزالة الرموز التي كان العامة يقدسونها ويتخذونها وسائط تقربهم الإشجار وإزالة الرموز التي كان العامة يقدسونها ويتخذونها وسائط تقربهم برعمهم - إلى الله زلني ! . وكان قبر الصحابي زيد بن الخطاب [ ١٢٨هـ برعمهم ] ، باليمامة ، من بين القباب التي قاد ابن عبد الوهاب عملية هدمها ، بعد أن أجفل حتى جند أمير العيينة الاقدام على هدمه ! . ولقداستفز نبد أعراب الناحية ، فخشي عثان بن معمر عداءهم ، فطلب إلى ابن عبد ذلك أعراب الناحية ، فخشي عثان بن معمر عداءهم ، فطلب إلى ابن عبد الوهاب مغادرة المنطقة خوفا على حياته . فغادر العيينة الى الدرعية المنة الوهاب مغادرة المنطقة خوفا على حياته . فغادر العيينة الى الدرعية المنة

وفى « الدرعية » تحالف ابن عبد الوهاب مع أميرها محمد بن سعود [ ١٧٧٩هـ ١٧٧٥م] . فسادت الدعوة السلفية فيها وفى نجد وما تاخمها . ثم أخذ يعرض دعوته على حجاج بيت الله الحرام وزوار مسجد الرسول \_ صلى الله عليه وسلم \_ فى موسم الحج والزيارة .. وبدأ الحجاج يسمعون ويتناقلون آراءه التى تحكم « بالكفر » حتى على خليفة المسلمين العنائي ؟! ..

<sup>(</sup>٥) المرجع السابق. ص ٦٤.

وكان ابن عبد الوهاب يقود الجهاد، في طليعة جيش ابن سعود .. فهاجموا «كربلاء »، بالعراق ، واستولوا على الكنوز الذهبية والفضية النفيسة لمشاهدها ومزاراتها سنة ١٢١٦هـ سنة ١٨٠١م .. ودخلوا المدينة المنورة سنة ١٨٠٠هـ مقابر البقيع .. وفي العام التالى ذهب ابن سعود إلى مكة ، حاجا ومستعرضا قوته ، فبايعه « شريفها » ، وطرد من كان بها من رجال الدولة العثانية .. وهكذا تمت للوهابية \_ الدعوة والسلطة \_ السيطرة على الحرمين ونجد والحجاز ، فتصاعد تحديها « للدولة العثانية » ، و « لفكريتها » المثقلة بالشعوذة والخرافة ! .

لكن العثانيين ، بعد أن فشلوا في مواجهة الوهابية ، استعانوا بمحمد على باشا [ ١١٨٤ - ١٢٦٥هـ ١٧٧٠ - ١٨٤٩م ] والجيش المصرى ، الذي أسقط الدولة الوهابية وأجهز عليها عندما احتل عاصمتها « الدرعية » في ٧ ذي القعدة سنة ١٢٣٣هـ (٨ سبتمبر سنة ١٨١٨م) ، بعد سنوات طويلة من القتال . وبعد ثلاثة أرباع القرن على ظهور دعوة ابن عبد الوهاب . وبقيت الوهابية « دعوة » تسعى لإقامة « الدولة » ، حتى تيسر لها ذلك في العقدين الثاني والثالث من القرن العشرين ، على يد الملك عبد العزيز آل سعود [ ١٢٩٣ - ١٢٧٣ هـ ١٨٧٦ مـ ١٩٥٣ م ] . .

Ø Ø

كانت الوهابية ، على جهة ، العقائد والشعائر الدينية ، حركة تجديد سلفية ، نشأت فى بيئة عربية بسبطة ، لم تعرف الفكر المركب ، لخلوها من تعقيدات الحضارة وأنماطها الفكرية المركبة ، فكانت صورة إسلامها هى صورة الإسلام العربي الأول فى عصر صدر الإسلام .. ومن هنا كانت ثورة تجديدية

ضد صورة الإسلام العثاني ، ذلك الذي أثقلته البدع والخرافات طوال العصر الذي فقدت فيه حضارتنا مقومات الإبداع وقسمات الاستقلال . وكان « التوحيد » الإسلامي الخالص ، كما يشرت به الوهابية ، إسهاما في إعادة روح التميز والاستقلال إلى البناء الحضاري لأمتنا على جبهة « العقائد والشعائر الدينية » . .

والوهابية ، كامتداد للفكر السلق ، الرافض للتأثيرات الفلسفية اليونانية في حضارتنا ، قد تبنت إبداع أعلام السلفية ـ وخاصة إبداع ابن تيمية ـ في صياغة « منطق إسلامي » متميز لحضارتنا ، بدلا من « منطق أرسطو » الذي تبناه عدد من فلاسفة المسلمين ، أو تأثروا به . فإزاء هذه القسمة من قسات تمايزنا الحضاري ، كانت السلفية ، عند ابن تيمية ، تتويجا لجهود عربية إسلامية استقلالية بدأت وعمت . بدأت بإبداع الإمام الشافعي ، محمد بن إدريس [ ١٥٠ - ٢٠٤ هـ ٧٢٧ - ٢٨٠ م] في « أصول الفقه » ، التي قدمها في مقابل « منطق أرسطو » ، الذي رفضه باعتباره ابنا للغة اليونان ، يستحيل أن يكون منطقا لأهل اللغة العربية ! . وعمت هذه الجهود بإبداع المتكلمين المسلمين ـ من المعتزلة وغيرهم ـ لأصول الدين ـ علم الكلام ـ الذي رفضوا فيه وبه منطق أرسطو ، لارتباطه » بالميتافيزيقا » اليونانية الوثنية ـ التي لم تعرف الوحي ولم أرسطو ، لارتباطه » بالميتافيزيقا » اليونانية الوثنية ـ التي لم تعرف الوحي ولم تعترف به ـ وانخالفة لإلهيات المسلمين والإسلام ! .

ولقد توج ابن تيمية هذه الجهود ، التي تمت على درب التمايز والاستقلال الحضارى ، بنقده لمنطق أرسطو ، الذى رآه مقيدا للفطرة الإسلامية بقوانين صناعية متكلفة ، وحائلا بقوانينه الكلية الثابتة دون الوفاء بالحاجة الإسلامية المتغيرة .. وداخلا فيما لاضرورة له ، حيث لم يشتغل به الصحابة ولا الأئمة ،

ومع ذلك فلقد توصلوا \_ كما يقول \_ إلى كل نواحى العلم ؟ ! ... توجت هذه الجهود بتبلور منطق الحضارة العربية الإسلامية الاستقرائي ، القائم على الملاحظة والتجريب ، في مقابل منطق أرسطو ، القائم على المنهج القياسي ، والنابع من روح الحضارة اليونانية ، التي لم تحفل بالتجربة بقدر ماركنت إلى النظر الفكرى والفلسفي (\*) ...

وعلى هذه الجبهة الفكرية ، كانت الوهابية ، كامتداد للفكر السلق ، السهاما في الاستقلال الحضارى لأمتنا العربية الإسلامية . وإن تكن بداوة بيئها ، وفقر الفكر الفلسق عند أعلامها قد جعل إسهامها على هذه الجبهة متمثلا في رفض التبعية الفكرية ، مع العجز عن الإبداع في بلورة البديل وتطويره ! . .

وعلى « جبهة العروبة « .. كانت الوهابية إسهاما فى الجهد المبذول كى تستعيد الأمة هذه القسمة من قسمات استقلالها الحضارى .. فهى « كدعوة « و « كدولة » . قد مثلت طليعة التحديات العربية للسلطنة العثانية المتسلطة على أغلب أقاليم الوطن العربي .. ثم هى ، فى انجال الفكرى ، قد سحبت – إسلاميا – الشرعية والمشروعية عن ولاية العثانيين على العرب ، عندما تبنت وأبرزت موقف أغلب فقهاء الإسلام – ومنهم فقهاء السلفية – المتحاز لضرورة توافر شرط العروبة القرشية فيمن يتولى منصب الخليفة والإمام ! ..

لقد مثلت الوهابية \_ بهذا الموقف الفكرى والعملى \_ في يقظتنا الحديثة:

 <sup>(</sup>٦) د. على سامى النشار [مناهج البحث عند مفكرى الإسلام واكتشاف المنج العلمي في العالم الإسلامي] ص ١٨٧، ٢٠١، ٢٠١، ٣٢٩، ٣٠٥، ٣٧٨ ـ ٣٨٠ طبعة القاهرة سنة ١٩٦٧م.

بعدا قوميا ، لم يصل بها إلى حد جعلها حركة قومية عربية \_ بالمعنى المتعارف عليه فى الأدب السياسي الحديث \_ لكنه مثل إسهاما بارزا على درب العروبة الساعية كى تنفض عن كاهلها سلطة الترك العثانيين!..

♦ لكن الوهابية ، بسبب من بداوة البيئة التي تشأت بها . قد اتخذت موقفا غير ودى من « العقلانية » ومن « التمدن » ... فظواهر النصوص كانت كافية للإجابة على ماتثيره بيئتها البدوية البسيطة من مشكلات ، وماتطرحه من علامات استفهام .. وموارثيها السلفية ، التي بدأت بإمام السلفية أحمد بن حنبل، قد رفضت «عقلانية المسلمين» ضمن رفضها «لعقلانية اليونان »! .. وجاءت الوهابية ، محكومة بأوضاع بيئتها البدوية ، فرفضت « التمدن » عامة ، كجزء من رفضها ذلك « التمدن الغرب في جدار آل عثان ؟! ...

ولقد دفع الوهابية على هذا الدرب ، وأوغل بها فى هذا السبيل خلطها الشديد بين ماهو « دنيا » وماهو « دين » ، فلم لم « تميز » بينهما ، حسبت أن تجديد « الدنيا » يتحقق بما يتجدد به « الدين » . فدعت إلى « السلفية الدينية » . وغفلت عن أن تجديد ثوابت الدنيوية » كها دعت إلى « السلفية الدينية » . وغفلت عن أن تجديد ثوابت الدنيا لابد فيه من « الاتباع » دون « الابتداع » ، بينها تجديد متغيرات الدنيا لابد فيه من « الابتداع » ، فى إطار المقاصد الدينية والأطر العامة التى نزل بها الروح الأمين على الرسول \_ عليه الصلاة والسلام \_ . . ولم تدرك الوهابية أن الرباع » هنا لايثمر « التجديد » ، بل يؤدى إلى « الجمود » ! .

ولقد تحدث الإمام محمد عبده [ ١٢٦٦ ـ ١٣٢٣هـ ١٨٤٩ ـ ١٩٠٥م] عن هذه السلبية في الدعوة الوهابية ، رغم اتفاقه معها في « السلفية الدينية » . التى جعلته يدعو إلى « فهم الدين على طريقة سلف الأمة ، قبل ظهور الخلاف ، والرجوع فى كسب معارفه إلى ينابيعها الأولى .... (۱) ... يتحدث الإمام محمد عبده عن قصور الوهابية على جبهة « العقلانية » و « التمدن » ، فيقول : « إنهم أضيق عطنا \_ [ أفقا ] \_ وأحرج صدرا من المقلدين ، فهم وإن أنكروا كثيرا من البدع ، ونحوا عن الدين كثيرا مما أضيف إليه وليس منه ، إلا أنهم يريدون وجوب الأخذ بما يفهم من لفظ الوارد ، والتقيد به ، بدون التفات إلى ماتقتضيه الأصول التي قام عليها الدين وإليها كانت الدعوة ولأجلها منحت النبوة ، فلم يكونوا للعلم أولياء ، ولا للمدنية أحباء (۱) » ...

0 0 0

فى هذه المواقع ، وعند هذه الحدود وقفت الوهابية على جهة نضال أمتنا لاستعادة استقلالها الحضارى ، وبلورته ، فى عصرنا الحديث ....

لقد انتصرت «للسلفية الدينية » ... و «للعروبة » ... لكنها تخلفت عن مستويات طموحات أمتنا الحضارية على جبهة «النمدن » ، عندما استبدلت على هذه الجبهة ـ «سلفية الدين » «بمستقبلية الدنيا وتمدنها »! . فوقفت صلاحيات فكريتها في «النمدن » عند حدود البيئة البدوية التي نشأت وتبلورت فيها ، وعجزت عن تلبية حاجات البيئات العربية الإسلامية المتحصرة ، ذات الفكر المركب والطور الحضاري المتقدم ! ..

لكنها كانت طليعة الدعوات المنظمة ذات التأثير ، في تيار اليقظة الإسلامية الحديث . (٩)

 <sup>(</sup>٧) [الأعال الكاملة للإمام محمد عبده] جـ٣ صـ٣١٨ . دراسة وتحقيقة : د محمد عارة طبعة ببروت سنة ١٩٧٧ م .
 (٨) المصدر السابق \_ جـ٣ ص ٣١٤ .

<sup>(</sup>٩) لمزيد من النفاصيل انظر كتابنا [تبارات الفكر الإسلامي] ص ٢٥٣ ـ ٢٠٨ ـ

# (٢) السنوسِئيّة

تميزت نشأة إمام السنوسية محمد بن على السنوسي [ ١٣٠٢ ـ ١٣٧٦هـ ١٧٨٧ ـ ١٨٥٩م ] عن نشأة محمد بن عبد الوهاب .. فلقد ولد السنوسي بقرية « الواسطة » ، بالقرب من « مستغانم » ، بمقاطعة « وهران » الجزائرية ، في بيئة عربية لاتغلب عليها البداوة ..

وكان طموحه إلى العلم والفروسية ملحوظا منذ النشأة المبكرة ، فمنذ الصبا كان يقسم يومه إلى قسمين ، أحدهما لطلب العلم ، والثانى للفروسية والتدرب على القتال ! . . وهو قد درس فى « الفرويين » . يمدينة فاس المغربية ، و « الأزهر » ، بالقاهرة . . وانخرط فى عدد من طرق التصوف . وتلتى العلم عن عدد من شيوخ مكة والمدينة . .

وكان السنوسي مالكي المذهب في الفقه .. وليس بين الإمام مالك بن أنس [ ٩٣ ـ ١٧٩ هـ ٧١٢ ـ ٧٩٥م ] وبين « العقلانية » مابين أحمد بن حنيل والمنهج العقلي من خصام ؟! .. وفي بيئة غير عارية من قسيات المدنية والتمدن كون السنوسي طريقته ، وشرع يبث الدعوة ويصنع الدعاة ..

ولقد كانت سلفية السنوسية متميزة ، لذلك ، عن سلفية الوهابية .. فهى تشاركها فى الدعوة إلى فتح باب الاجتهاد لتجديد الدين ، وفى رفض فكرية السلطنة العثانية ، لما أثقل إسلامها من خرافات وزوائد وبدع .. لكن الطريقة السنوسية قد مزجت « الشريعة » بشىء من « التصوف » ، وخلطت الطريقة السنوسية قد مزجت « الشريعة » بشىء من « التصوف » ، وخلطت الطريقة السنوسية قد مزجت » الشريعة » بشىء من « التصوف » ، وخلطت المدينة » إلى التصوف » ، وخلطت المدينة » إلى التصوف » ، وخلطت المدينة » إلى التصوف » ، والمدينة » المدينة » المدينة » إلى التصوف » ، وخلطت المدينة » ا

البرهان ، « بالإشراق ، ! . . فهى ، بالشريعة والبرهان ، تجدد الدين ، عندما تعود إلى منابعة كى تفهم عقائده وشعائره وشرائعه . . وهى ، بالتصوف ، تستعين على تربية النفس وتقويم السلوك وصقل الملكات والسمو بالوجدان ! . . صنعت ذلك المزيج مع ميل ملحوظ إلى ، الشريعة والبرهان ، ! . .

ولقد أنجزت السنوسية على هذا الدرب إنجازا عظها ، فهي قد صححت عقائد الدين انحرطوا فيها من الأتباع والمريدين ، وكثير منهم ، وخاصة فى الصحراء الغربية ، كانت تشوب عقائدهم الإسلامية ، بل وشعائرهم عناصر وثنية وجاهلية عديدة ! . وهي قد نشرت الإسلام بين أقوام أفارقة كثيرين كانوا وثنيين ، فقطعت الطريق على التبشير الاستعارى الذي كان يجهد ، بالمسيحية ، الأرض للنهب والاحتلال والاحتواء ! . ولقد كان لها الفضل في صنع ، الحزام الإسلامي ، ، الممتد في وسط أفريقيا ، من شرقها إلى غربها ، وإقامة سلطنات وإمارات إسلامية عدة حاربت الاستعار الغربي وأعاقت سيطرته سنوات . وصنعت ذلك أيضا عندما تصدت للاستعار بن الإيطالي والإنجليزي على الجهة الشالية والشرقية ، وعندما أقلقت السيطرة الفرنسية على بلاد الشال الأفريغي . .

وكان هذا إنجازا هاما وإسهاما بارزا استعانت السنوسية في صنعه « بسلفيتها المجددة » ، تلك التي واجهت بها خرافة عصر الجمود وخطر المد الاستعارى على هوية الأمة واستقلالها الحضارى ويقظتها الحديثة ...

وعلى جبهة « العروبة » \_ عروبة « الدولة » و « الفكر » و « الحضارة » \_ أسهمت السنوسية إسهاما بارزا وملحوظا .. فهى قد نشرت العربية مع نشرها الإسلام فى أصقاع جديدة .. وهى قد رفضت الاعتراف بشرعية التسلط العثانى على حكم الأمة العربية ، عندما تبنت وأبرزت موقف فقهاء الإسلام من ضرورة

عروبة الخلافة وقرشيتها .. وفى كتاب السنوسى [ الدرر السنية فى أخبار السلالة الإدريسية ] يدافع عن هذا الشرط من شروط الحليفة ، ويستشهد برأى أبى الحسن الماوردى [ ٣٦٤ ـ ٧٥٠هـ ٩٧٤ ـ ١٠٥٨م ] ويرفض رأى الذين يشيعونها فى غير العرب من المسلمين!..

ثم إن السنوسية السياسية قد اتخذت من الدولة العثانية موقفا يتراوح مابين « الصمت الحذر» ، و « المراوغة » ، أو « العداء » ! . . فهي قد أزعجت طلائع المد الاستعارى الغربي على إفريقيا ، وأقلقت الاستعار الفرنسي في المغرب العربي ، وخاصة في الجزائر ، حتى لقد كتب وزير الخارجية الفرنسي جابرييل [ ۱۸۵۳ ـ ۱۹۶۶م ] وهو يتحدث عن G.Hanotaux « المسألة الإسلامية » ، فعبر عن انزعاجه من «كفاح » السنوسيين ضد الأوربيين ، و «كراهيتهم للمدنية » الأوربية !.. وصرح بأن موقفهم غير الودى من الدولة العثمانية ، ومقاطعتهم لها سببها مابين هذه الدولة وبين أوربا من علاقات ! . . وعبر عن مخاوفه من مقاومتهم للسيطرة الأوربية المسيحية . الاستعارية فقال: « ... إن جراثيم الخطر لاتزال موجودة في ثنايا الفتوح وطي أفكار المقهورين الذين أتعبتهم النكبات التي حاقت بهم ، ولكن لم تثبط هممهم؟! ..... ثم يستطرد هانوتو في الحديث عن خطر الستوسية على الاستعار الفرنسي ونمطه الحضاري فيقول : « لقد أسس الشيخ السنوسي ، في جهة ليست بعيدة من الأصقاع التي تلي أملاكنا في الجزائر ــ [ ١٤ ] ــ مذهبا خطيراً ، له أشياع وأنصار ... ومن مذهبهم التشدد في القواعد الدينية .. ولقد لبثوا زمنا مديدا لايرتبطون بعلاقة مامع الدولة العلية [العثمانية] بسبب مابينها من العلاقات وبين الدول المسيحية \_ [ الاستعارية الأوربية ] \_ . وهم يطرحون حبائل الدسائس التي أوقفت رجال بعثاتنا عن كل عمل مفيد لصالحنا في إفريقيا الجنوبية ؟! . فهناك ، في قرانا وبلداننا \_ [كذا ؟! ] \_ ترى درويشا فقيرا ، متدثرا بأرديته البيضاء ، المعلمة بخطوط سوداء ، يلهج لسانه بذكر الله والصلاة على نبيه ، لايلويه عن ذلك شيء .. وهذا الدرويش \_ الذي ينتقل من خيمة إلى خيمة ومن قرية إلى قرية ، راويا حوادث الأقطاب الأولياء من مشايخ الإسلام \_ إنما يبذر في القلوب ، حيثًا حل وأينا توجه ، بذور الحقد والضغينة علينا .. \* (١٠) ؟! ...

وعندما ضغطت الدول الأوربية الاستعارية على السلطان العثاني عبد الحميد [ ١٢٥٨ - ١٣٣٦ هـ ١٨٤٢ م] كي يوقف النشاط السنوسي ، استجاب لهذا الضغط - بعد تمنع وإبطاء - فاستدعى المهدى السنوسي [ ١٢٦٠ - ١٣٣٠ هـ ١٨٤٤ - ١٩٠٢ م] ليقيم في الآستانة ، في السنوسي [ ١٢٦٠ - ١٢٦٠ هـ ١٨٤٤ السلطان جال الدين الأفغاني ، وقفص ذهبي الكالذي احتبس فيه ذلك السلطان جال الدين الأفغاني ، حول ذات التاريخ ؟! .. ولكن المهدى السنوسي تخلص من هذا الفخ ، متلطفا .. بل ونقل مقره بعيدا في الصحراء الليبية ، فغادر « جغبوب الله الكفرة الله ونقل ما ذاذ الخطر واقترب ، انتقل من الكفرة الله الى الدولة ، المسودان الأوسط ؟! ..

ذلك أن السنوسية كانت تدرك أن الضعف العثماني قد حول الدولة العثمانية إلى جدار ملى، بالثغرات التي يتسلل من خلالها نفوذ الغرب الاستعارى كى يلتهم ديار العروبة والإسلام .. حتى لقد غدا « الترك \_ كما يقول أحمد الشريف السنوسي [ ١٢٨٤ \_ ١٣٥١ م ] \_ : مقدمة النصارى \_ [ أي المستعمرين الأوربيين ] \_ مادخلوا محلا إلا ودخله النصاري ! « ... وحتى

<sup>(</sup>١٠) [الإسلام والرد على منتقديه] ص ١٨ ، ١٨ . طبعة القاهرة سنة ١٩٢٨ م .

ليقول المهدى السنوسي [ ١٣٦٠ ـ ١٣٣٠هـ ١٨٤٤ ـ ١٩٠٢م ] : «الترك والنصاري ، إنى أقاتلهم معا !» .

قالسنوسيون ، بموقفهم مع العربية ، ومع الإسلام العربي ، وبعدائهم لأعدائهها ، أوربيين كان هؤلاء الأعداء أو أتراكا عثمانين ... وأيضا ، بما أعادوا وبعثوا من فروسية عربية في الخلق والقتال ، وبما انحازوا إليه من ضرورة عروبة الخلافة وقرشيتها ، كانوا أصحاب إسهام عظيم على هذه الجبهة من جبهات الاستقلال الحضاري لأمتنا العربية الاسلامية .

وإزاء قسمة « التمدن » ، أبدعت السنوسية نموذجا منميزا بجتلب الأنظار ويدعو البصائر إلى التأمل العميق .. فالسنوسي كان صاحب نظر في العلوم الطبيعية ، واقتناء لأدواتها ، إلى جانب تبحره في علوم الدين واجتهاده فيها ! .. وأمام الخطر الاستعارى الشامل وانحدق والمهدد لكيان الأمة ، أدرك الرجل أن لابد من « المرابطة » ، بما عناه هذا النظام في تاريخ الإسلام من تنظيم لطاقات الأمة وحشد لها في وحدات مقاومة متراصة تتصدى ، « بالبناء وبالقتال » . خطر الأعداء ! .. فكانت فكرة « الزاوية » السنوسية ، كمؤسسة متكاملة لصنع الرجال ، دينيا ودنيويا ، وتنمية المجتمع ، ومجاهدة الأعداء . ونشر العروبة والإسلام ! .. كانت « الرباط » الإسلامي الحديث ، الذي يبعث وبجدد روح الرباط » و « المرابطة » الإسلامية الأولى ، تلك التي قال عنها الرسول – صلى الدباط » و « المرابطة » الإسلامية الأولى ، تلك التي قال عنها الرسول – صلى والتي قامت عليها وباسمها دولة جددت الإسلام بالمغرب حينا من الدهر ، هي دولة » المرابطين » [ الحديث من الدنيا ومافيها ! » (١١) ... دولة » المرابطين » [ الحديث عليه وباسمها دولة جددت الإسلام بالمغرب حينا من الدهر ، هي دولة » المرابطين » [ الحديث عليها وباسمها دولة جددت الإسلام بالمغرب حينا من الدهر ، هي دولة » المرابطين » [ الحديث عليها وباسمها دولة جددت الإسلام بالمغرب حينا من الدهر ، هي دولة » المرابطين » [ الحديث عليها وباسمها دولة جددت الإسلام بالمغرب حينا من الدهر ، هي دولة » المرابطين » [ العنها وباسمها دولة جددت الإسلام بالمغرب حينا من الدهر ، هي الدينا و وحداد » [ العنها وباسمها دولة عددت الإسلام بالمغرب عينا من الدهر ، هي المناه عليه وسلم » [ العنها وباسمها دولة عددت الإسلام المغرب عينا من الديابا و المياه المعرب ال

<sup>(</sup>١١) رواه : البخاري ومسلم والنسائبي وابن ماجة والدارمي وابن حنيل.

كانت الزاوية السنوسية هي : مؤسسة الحكومة - [ الطريقة ] - . . . ومزرعة الدولة . ونموذج المجتمع الجديد الموعود . فغير المسجد ، نجد فيها : منزلا لقائدها - [ المقدم ] - وللوكيل ، وللشيخ . وفيها بيوت للضيوف وعابرى السبيل ، وللفقراء الذين لا مأوى لهم ، وفيها مساكن للخدم ، ومخازن للمؤن واصطبل ، ومتجر ، وفرن ، وسوق . . وحول هذه المبانى العامة التوجد المساكن الخاصة بالقبائل التي تقوم الزاوية ا في منطقتهم ، لتطويرهم وقيادتهم . . .

و « للزاوية » أرض زراعية خاصة بها ، وآبار جوفية ، وصهاريج لحفظ المياه .. وأرضها وحدائقها تزرع جاعيا ، تعمل فيها القبائل ، بلا أجر ، يوم الحميس من كل أسبوع ؟! .. كما تتدرب فيها يوم الجمعة من كل أسبوع على القروسية والقتال ! .. ومحصول أرض الزاوية ينفق على احتياجات فقرائها ، وضيوفها ، غذاء وكساء وتعليها وعلاجا وزواجا ، ومايتى يذهب لمقر «الطريقة » الرئيسي ..

و « مقدم » الزاوية هو ممثل شيخ الطريقة ، وقائد قبائلها في الجهاد !...
و « الوكيل » هو المشرف على الزراعة وشئون الإدارة والاقتصاد .. أما
« الشيخ » فإنه يتولى التعليم وشئون الزواج .. ومن هؤلاء الثلاثة ومن رؤساء
القيائل المحيطة » بالزاوية » يتكون مجلس إدارتها ...

تلك هي « الزاوية » السنوسية : أداة التنمية المتميزة ، التي صاغتها البيئة ، والتي جعل منها الخطر الاستعارى قلعة للذب عن العروبة والإسلام والجهاد في سبيل الله ! . . ولقد وصفها السنوسي فقال : « إن الأرض تبتهج من حولها بأنواع الأشجار ، ويكثر بها السكان لكثرة النمار ، وتنتشر فيها العارة ، وتتسع

الإدارة .. والعاملون فيها ، بالزراعة والحرف ، هم السابقون عند الله للعاكفين على الأوراد والأوراق والمسابح !» ..

لقد صاغت بيئة « الزاوية » ، وحدد الخطر المحدق بأهلها الصورة والحدود التي جاء عليها هذا النموذج السنوسي في « التمدن » ... وهو وإن لم يكن النموذج الأصلح لبيئات أكثر تطورا ، إلا أنه قدكان ، في واقعه وظروفه ، إنجازا عبقربا على درب التمايز والاستقلال الحضارى .. كهاكان أداة فاعلة من أدوات اليقظة الإسلامية التي واجهت التخلف الموروث ، والوافد الغربي ، استعارا .. وفكرا جاء في ركاب الاستعارا !.. (١٢)

<sup>(</sup>۱۲) انظر عن السنومية : د. أحمد صندق الدجانى [الحركة السنومية] طبعة بيروت سنة ۱۹۹۷ م . وشكيب أرسلان [حاضر العالم الإسلامي] طبعة بيروت سنة ۱۹۷۱ م و د . محمد عهارة [العرب والمتحدي] ص ۱۹۱\_۱۷۰ . و [تبارات الفكر الإسلامي] ص ۲۹۱\_۲۷۰ ...

## (٣) المَهندنيّة

فى جزيرة «لب» ، على بعد خمسة عشر كيلومترا من « دنقلة » ، بالسودان ، ولد مؤسس « المهدية » - « المهدى » - محمد أحمد [ ١٣٦٠ - ١٣٠٨ هـ ١٨٠٤ م ] فى أسرة فقيرة ، قعدت بها إمكانياتها الفقيرة عن أن ترسله إلى الأزهر الشريف كى يتعلم فيه ، فاحترف النجارة ، لكنه حصّل علم « الفقهاء الفقراء » المحليين ! . . ومارس التعليم . . ثم اتجه إلى التصوف ، فزهد ، وتنسك ، حتى ذاعت شهرته ، وعلا نجمه ، وأصبح ، في « الطريقة السهانية » ، خليفة له « راية » و « مريدون » ! . . ثم أصبح شيخا لهذه الطريقة ستة ١٢٩٧ هـ سنة ١٨٨٠ م .

وكان نحمد أحمد طموح إلى الإصلاح العام للمجتمع ، وإلى بناء مجتمع على غرار مجتمع الرسول \_ صلى الله عليه وسلم \_ فى صدر الإسلام ... ولقد استعان على ذلك الإصلاح بالفقهاء والحكام ، لكنهم خذلوه ، فاتجه إلى عامة الناس ؟!...

وفى الأول من شعبان سنة ١٢٩٨هـ ٢٩ يونيو سنة ١٨٨١م أعلن محمد أحمد على الناس أنه « المهدى » ، وأن الرسول \_ صلى الله عليه وسلم \_ قد جاءه فى الرؤيا ، وكلفه « بالمهدية » . . ودعا الناس إلى الإيمان به « مهديا » ، وإلى الهجرة إليه ، والجهاد معه لإقامة الدين ، وتحرير البلاد من الأتراك

والأجانب ، وإنقاذ ديار الإسلام قاطبة » من غانة إلى فرغانة » (١٣) ..

كانت مهمة التجديد واليقظة والتحرير بالسودان أكثر صعوبة منها في غيره من البلاد ... فوحدة الشعب لم تتبلور بعد ، والتفتت الإدارى والتمزق القبلي يثقلان الخطو نحو بلوغها .. والفقهاء قد تحولوا إلى أتباع للحكام ، يبررون مظالمهم ، ويحكمون قبضتهم على العقول والقلوب .. والمتصوفة قد استقطبوا عامة الناس إلى « أقطابهم » ! واقتسموهم في « طرقهم » ! ، وأشاعوا في حياتهم الخرافة التي قتلت فيهم الطموح وأماتت منهم الطاقات وعطلت لهم العقول ؟! ..

وأمام هذه المهمة الصعبة وقف محمد أحمد ... فبلغت به المعاناة حد تمثل الأسطورة .. وغدت هذه الأسطورة الأسطورة المؤفعل في صهر الأمة وتوحيد الجهاعة واستنفارها للجهاد خلف مهديها للتجديد والتحرير والإصلاح !..

4 0 0

ولقد واكبت المهدية صعود نجم « الثورة العرابية » ضد الحديوى توفيق
 الاستعارى فى

<sup>(</sup>١٣) وغائة : مدينة عربية إسلامية ، في أقضى جنوب المغرب العرق ... ووفرغائة : مدينة إسلامية في بلاد ما وراء اللهر ، مناخعة لبلاد المركستان ـ التي تمثل الآن إحدى الجمهوربات الإسلامية في الاتحاد السوفيني \_ ... والعبارة تعنى : من مغرب عالم الإسلام إلى مشرقه ! .. النظر : صبى الدين البغدادي [مراصد الاطلاع على أسماء الأمكنة والبقاع] تحقيق : على البيجاوي ـ طبعة القاهرة سنة المعدادي ...

مصر.. وكان هذا التدخل ، الذى تسلل إلى بلادنا من الثغرات التى صنعها عجز الأتراك العثانيين ، قد جعل السودانيين ، بقيادة « المهدى » ، يرون فى هذا الثالوث ، المكون من : الأوربيين .... والأتراك ... والحكومة الخديوية : عدوا واحدا وبلاء متحدا ..!

فبعد معاهدة لندن سنة ١٢٥٦ه سنة ١٨٤٠م، التي قنت الختراق تجربة مصر المستقلة من قبل أوربا والعثانيين، زاد النفوذ الأجنبي في مصر، وخاصة زمن حكم الحديوى سعيد [ ١٢٧٠ - ١٢٧٩هـ ١٨٥٤ - ١٨٦٣م ] والحديوى اسماعيل [ ١٢٧٩ - ١٢٧٩ هـ ١٨٥٤ م ] ... ويصورة أكبر عندما تولى المحكم الحديوى توفيق [ ١٢٩٦هـ ١٨٧٩م ] ... وانعكس ذلك على المسودان، الذي كانت إدارته للحكومة الحديوية المصرية، حتى بلغ الأمر حد تعيين العديد من الأوربيين حكاما على أقاليم السودان، ليحكوه باسم الحديوى ! .. ففي « بحر الغزال » حكم الإيطالي » جيسى » ، ثم خلفه الإنجليزى « لبتون بك » ! .. وفي « دارفور » حكم النمساوى » سلاطين » ! .. وفي « الفاشر » حكم « مسيداليا » ! .. وفي « الغزال » حكم الفاشر » حكم « مسيداليا » ! .. وفي مانوو » حكم المساوى » المساوى » ارتست مانوو » المساوى » ارتست مانوو » الذي » حكم الألماني » مستزر » ! .. وفي « فاشودة » حكم المساوى » ارتست مانو » المنو » ا ...

وكان السودانيون يسمون الحكم الخديوى بالحكم التركى ، ويصفون حكامهم بالأثراك ! . . وزادت مبررات هذا الوصف عندما انحاز الحديوى توفيق إلى الغرب والأتراك ضد الثورة العرابية ! . .

وكانت المظالم الاجتماعية لهذا الحكم «التركي» قد بلغت في السودان وبأهله حد المأساة إ... وأمام هذا «التعدو» كان رد فعل «المهدية» المعادى للأتراك.. فهم «كفرة»، لابد من جهادهم، وهم أعداء، لابد من «مغايرتهم»، حتى فى الزى والعادات والتقاليد، ولاسبيل للتعامل معهم إلا السيف!..

يقول «المهدى « لأتباعه ، فى أحاديثه ومنشوراته ، معبرا عن مانراه : «قسمة عربية ، معادية للسيطرة التركية « ... يقول : « اتركوا كل مايؤدى إلى التشبه بالترك الكفرة ، كما قال الله تعالى فى الحديث القدسى : [ قل لعبادى ، المتوجهين إلى ، لايدخلون مداخل أعدائى ، ولايلبسون ملابس أعدائى ، فيكونون هم أعدائى ..] .. فكل الذى يكون من علاماتهم ولباساتهم فاتركوه (١٠) !.

وهو يحدثهم عن أن رسول الله \_ صلى الله عليه وسلم \_ قد أمره بذلك ، وحرضه عليه . فعداء الترك واحد من « المهام المهدية » ، فيقول لأتباعه : « لقد حرضى سيد الوجود \_ صلى الله عليه وسلم \_ على قتال الترك وجهادهم لقد أمرنا النبي أمرا صريحا بقتال الترك ، وأخبرنا بأنهم كفار ، نحالفتهم أمر الرسول باتباعنا ، ولارادتهم إطفاء نور الله تعالى الذي أراد به إظهار عدله . ولقد أعلمي الرسول أن الترك لا تطهرهم المواعظ ، بل لا يطهرهم إلا السيف ، إلا من تداركه الله بلطفه ! . « (٥٠)

وهو يذكرهم بظلم النرك وعسفهم فيقول: « إن النرك قد وضعوا الجزية في رقابكم ، مع سائر المسلمين .. وكانوا يسحبون رجالكم ، ويسجنونهم في القيود ، ويأسرون نساءكم وأولادكم ، ويقتلون النفس التي حرم الله بغير

<sup>(</sup>١٤) [منشورات المهدية] ص ١٦٦ ـ تحقيق : د. محميد ابراهيم أبو سليم . طبعة بيروت سنة ١٩٦٩ م . (١٥) المصدر السابق ـ ص ١٧٤ ، ٣١٢ ، ٣١٢ .

حقها ، وكل ذلك لأجل الجزية التي لم يأمر الله بها ولا رسوله .. فلم يرحموا صغيركم ولم يوقروا كبيركم ! ... ا(١٦) .

فشحن قومه بشحنة قومية ، عندما استنفر فيهم روح « المغايرة » للأتراك ... وكان هذا إسهاما « للمهدية » على درب النهايز القومي عن الأتراك العثانيين ...

\* \* \*

● وأمام « الفكرية » التي بلغت بها « طرق » التصوف والمتصوفة قبة الخرافة والشعوذة ، كانت دعوة « المهدية » إلى سلفية تحرر العقل من هذه القيود والأغلال التي عطلت طاقات الفكر الإسلامي ، وتكشف عن هذا الفكر الركام الذي أفقده معالمه الحقيقية .. فدعت « المهدية » إلى العودة للمنابع ، وإسقاط التفسيرات التي جاءت بنت زمانها وظروفها ، بعد أن مر الزمان وتغيرت الظروف .. فالمتقدمون رجال « فكروا » لعصورهم ، ونحن رجال « نفكر » ، في إطار الأصول ، لعصرنا ... ولقد حدث « المهدى » أنصاره ، وحاور في إطار الأصول ، لعصرنا ... ولقد حدث « المهدى » أنصاره ، وحاور وقت ومقام حال ، ولكل زمان وأوان رجال .. ولقد كانت الآيات تنسخ ، في زمن النبي ، على حسب مصالح الخلق ، وكذلك الأحاديث ينسخ بعضها البعض على حسب المصالح .. نحن نقفوا آثار من سلف من المهتدين السالفين ، المهرض على حسب المصالح .. نحن نقفوا آثار من سلف من المهتدين السالفين ، على نهج محمد صلى الله عليه وسلم . ... فاتبعوا ، أحبابي ، كلام الله في القرآن ، ولاتبعوا ترهات فايت الزمان ! . وقد بايعتموني على أن لاتشركوا بالله شبئا ! .. » (۱۷) .. ولاتبعوا ترهات فايت الزمان ! . وقد بايعتموني على أن لاتشركوا بالله شبئا ! .. » (۱۷) .. « (۱۷) .. « (۱۷) .. « (۱۷) .. « (۱۷) .. « (۱۷) .. « (۱۷) .. « (۱۷) .. « (۱۷) .. « (۱۷) .. « (۱۷) .. « (۱۷) .. « (۱۷) .. « (۱۷) .. « (۱۷) .. « (۱۷) .. « (۱۷) .. « (۱۷) .. « (۱۷) .. « (۱۷) .. « (۱۷) .. « (۱۷) .. « (۱۷) .. « (۱۷) .. « (۱۷) .. « (۱۷) .. « (۱۷) .. « (۱۷) .. « (۱۷) .. « (۱۷) .. « (۱۷) .. « (۱۷) .. « (۱۷) .. « (۱۷) .. « (۱۷) .. « (۱۷) .. « (۱۷) .. « (۱۷) .. « (۱۷) .. « (۱۷) .. « (۱۷) .. « (۱۷) .. « (۱۷) .. « (۱۷) .. « (۱۷) .. « (۱۷) .. « (۱۷) .. « (۱۷) .. « (۱۷) .. « (۱۷) .. « (۱۷) .. « (۱۷) .. « (۱۷) .. « (۱۷) .. « (۱۷) .. « (۱۷) .. « (۱۷) .. « (۱۷) .. « (۱۷) .. « (۱۷) .. « (۱۷) .. « (۱۷) .. « (۱۷) .. « (۱۷) .. « (۱۷) .. « (۱۷) .. « (۱۷) .. « (۱۷) .. « (۱۷) .. « (۱۷) .. « (۱۷) .. « (۱۷) .. « (۱۷) .. « (۱۷) .. « (۱۷) .. « (۱۷) .. « (۱۷) .. « (۱۷) .. « (۱۷) .. « (۱۷) .. « (۱۷) .. « (۱۷) .. « (۱۷) .. « (۱۷) .. « (۱۷) .. « (۱۷) .. « (۱۷) .. « (۱۷) .. « (۱۷) .. « (۱۷) .. « (۱۷) .. « (۱۷) .. « (۱۷) .. « (۱۷) .. « (۱۷) .. « (۱۷) .. « (۱۷) .. « (۱۷) .. « (۱۷) .. « (

<sup>(</sup>١٦) المصدر السابق ص ٤١ - ٢٢ .

<sup>(</sup>١٧) المصدر السابق. ص ٢٨٨ ، ٣١.

لقد عادت «المهدية » على الجبة الفكرية ، لتستلهم المنابع الأولى .. فالمهدى : خليفة الرسول ، وخلفاؤه هم خلفاء الراشدين الأربعة ... وهم قد تخطوا بذلك تجارب الأمة المأساوية التى مزقت الشمل وأفقدت حضارتنا الاستقلال ... وعلى الجبة الفكرية ألغت «المهدية » تراث المذاهب الفقهية لو حولته إلى « تراث تاريخي » و دَوَّن « المهدى » للشعب أحكاما فقهية لم تلتزم بمذهب فقهى واحد وإن وضح فيها أثر المذهب الشافعي أكثر من غيره ... كما ألغت « الطرق الصوفية » وتراثها الخرافي ... وعادت تستلهم الكتاب والسنة ، وتعلى من قدر « المصلحة » في تفسيرها لنصوصها المتعلقة بأمور الدنيا ، وتسلك سبيل الاجتهاد إلى هذه السلفية المجددة ! ..

وكان هذا إسهاما لاينكر على درب الاستقلال الحضارى للأمة ، ويقظتها الاسلامية الحديثة ..

從 举 位

● وعلى جبهة « التمدن » ، وجدت « المهدية » فى « جماعية الفكر الاجتماعى للإسلام » : الفكر النظرى الذى يلبى احتياجات انجتمع السودانى ، القبلى والبسط ، والذى لم تتمايز فيه بعد الطبقات تمايزا جادا وراسخا وعريقا .. كما وجدت فيها العلاج الثورى الناجع للمظالم الاجتماعية التى رزح الناس تحت نيرها واكتووا بنارها قرونا تطاول عليها الأمد!..

لقد انحاز الحكام وأغلب الفقهاء إلى صف أعداء « المهدية » ، ومعهم المنتفعون بالظلم الاجتماعي الذي ساد قبل الثورة ... أما أتباع « المهدى » وأنصاره فإن أغلبيتهم الساحقة قد تألفت من العامة والفقراء والأعراب ، الذين حرموا من الثروة ، ومن العلم معا ! .. و « المهدى » قد استنفر جماهيره إلى الجهاد

بالجنة الموعودة ، وهيأ لهم سبل العيش وأدوات الجهاد بالجاعية الإسلامية التي أقامها لهم في الثروات والأموال والاقتصاد .

وعندما كان خصوم « المهدية » يعيبون عليها فقر أتباعها في المال والتعليم ، كان « المهدى » يفاخر ويفخر على هؤلاء الحصوم بهذا الفقر؟! فيراه شرفا يسلكه هو وأتباعه في سلك السلف الصالح .. فيقول : « إن أتباع الرسل كانوا هم الضعفاء والجهلاء .. أما الملوك والأغنياء وأهل النرفه فلم يتبعوهم إلا بعد أن خربوا ديارهم وقتلوا أشرافهم وملكوهم بالقهر ، كها قال تعالى ، حاكيا عن قوم نوح : [ وما نراك اتبعك إلا الذين هم أراذلنا بادى الرأى ] (١٨) .. وقال تعالى : [ وما أرسلنا في قرية من نذير إلا قال مترفوها : إنا بما أرسلنم به كافرون . وقالوا : نحن أكثر أموالا وأولادا ومانحن بمعذبين ] (١٩) .. ولقد قال أهل الغني والطغيان عن أتباع نبينا : إنهم الأجلاف الأعراب ، عراة الأجساد ، جياع الأكباد ... فلم ينفعهم غناهم ، بل ضربت عليهم الذلة والمسكنة .. وجعلهم الله غنيمة لضعفاء الأعراب الذين كانوا يستهزئون بهم .. وكذلك نرجو الله أن يكون الأغنياء ، ومن وراءهم ، غنيمة للبقارة والجهلاء والأعراب إلى النهارة والجهلاء والأعراب إلى الله المناه اللهارة والجهلاء والأعراب إلى اللهارة والجهلاء والأعراب إلى النهارة والجهلاء والأعراب الذياب المالي والأعراب المالية المقارة والجهلاء والأعراب إلى اللهارة والجهلاء والأعراب الماليون الأعراب المالية المقارة والجهلاء والأعراب المالية المالية المناه والأعراب الماليات المالية والمالية والأعراب المالية المالية والأعراب المالية والمالية والمهم ، غنيمة للبقارة والجهلاء والأعراب المالية والمالية وال

ويرد « المهدى » على خصومه ، من الأثرياء ، والفقهاء المدافعين عن الأثرياء ، بحجة أنه قدكان فى صحابة رسول الله ـ صلى الله عليه وسلم ـ من كانوا أغنياء بملكون أسباب الثروة ، يرد « المهدى » على خصومه هؤلاء ،

<sup>(</sup>۱۸) هود : ۲۷ .

<sup>-</sup> ma . me : [ (14)

<sup>(</sup>٢٠) [منشورات المهدية] ص ٣١٣ ، ٣١٤ .

ويناقش شبهتهم ، فيقول : « ... إن الصحابة الذين باشروا الأسباب (٢١) ، لم يدخلوا فيها إلا بعد الخروج عن كل شيء ، حتى تمكن نور الإيمان في قلوبهم ... ومن كان عنده منهم أسباب فهي إنما كانت في أيديهم ، لا في قلوبهم ... وكانوا عليها كالوكلاء ، يتفقونها حسب أوامر موكلهم ومولاهم ، ولذا قال لهم ربهم : [ وأنفقوا مما جعلكم مستخلفين فيه ] (٢١) ولم يقل : وأنفقوا مما ملكتموه ! .. وقال \_ صلى الله عليه وسلم \_ : آخر أصحابي دخولا الجنة : عبد الرحمن بن عوف ، لمكان غناه .. وهو أول من يدخل الجنة من أغنياء أمتى ؟! .. « (٢٢) .. « (٢٢) .. (٢١) .. (٢١)

وانطلاقا من هذا الفكر الإسلامي المنحاز إلى الجاعية ، واستجابة لضرورات المجتمع السوداني وطابعه ، أقام « المهدى » التجربة الاجتماعية المتميزة عن النطبيقات العثانية والمملوكية ، وعن تطبيقات الحضارة الأوربية في الأموال والاقتصاد ... فني البيعة له « بالمهدية » ، كان المبايعون يعطونه أنفسهم وأموالهم ... وهو هنا الرمز والتجسيد للجاعة و « للدولة » ! ... وفي الأرض الزراعية ، وقف بالملكية عند الحمد الذي يستطيع الإنسان المالك أن يزرعه .. ومازاد على ذلك « يعطيه لأخيه المؤمن المحتاج » ... أما الدكاكين ، والوكالات التجارية ، والقيصريات ، والمعاصر والطواحين ، ومواني السفن ــ النجارية ، والحدائق .. الخ .. فلقد اعتبرت ، كالفيء ، مصالح عامة ، فهي للمجاهدين والمساكين ! ..

<sup>(</sup>٢١) الأسباب : تقارب ما نسميه اليوم ورأس المال، الذي يستثمر .

<sup>(</sup>۲۲) الحديد : ۷ .

<sup>(</sup>٢٣) [منشورات المهدية ] ص ٣٣ ، ٣٤ ، ٥١ ، ٥٢ ، ٢٦٧ .

وفى هذا التنظيم الاجتماعى الحماعى ، تقررت للإنسان المقادير الكافلة سد ماله من احتياجات ضرورية ، دون مازاد عن الضرورات .. « فمن انضم للجهاد فله ضرورته ، والزائد على الضرورة إنما هو على العبد ، لا له ! .. ومصالح الخلق كلها متعلقة ببيت المال ! .. « كما يقول « المهدى » (٢١) ..

هكذا أبدعت « المهدية « فى « النمدن » ، وفى ميدانه الاجتماعي خاصة ، أمرا متميزا ، استهلمت فيه جماعية الإسلام ، واستجابت به لضرورات المجتمع ومصالحه ..

أما في الميدان السياسي « للتمدن » فلقد كانت « المهدية » إبداعا يستلهم الأسطورة التراثية التي جعلت من « المهدى » ذلك البطل الأسطوري الذي تعده السماء لينتشل المجتمع من أزمته ويخلصه من مأزقه ، فيملأ الأرض عدلا بعد أن امتلأت بالحور والفساد ! (٢٥) .

0 0

هذا عن دعوات التجديد الديني السلفية : « الوهابية » ...
و « السنوسية » ... و « المهدية » ... ومدى إسهام تجديدها السلني في الاقتراب
من مطلب أمتنا في « الاستقلال الحضاري » و « اليقظة الإسلامية » ...

وإذا كانت هذه الدعوات وحركاتها قد منعتها « بداوة البيئة » من أن تولى « التمدن » ما يجعله النموذج الصالح للتعميم ، والوافى باحتياجات النهضة الكفيلة بمواجهة الغزوة الأوربية المسلحة بحضارتها الحديثة .. فإن هناك « فصيلة » أخرى

<sup>(</sup>٢٤) المصدر السابق. ص ٢٢٨ ، ٢٤٥ ، ١٩٦ ، ١٩٦ ، ١٩٧ ، ٢٦٥ ، ٢٦٦ ، ٢٧٨ ـ ٢٧١ .

<sup>(</sup>٢٥) لمزيد من التفاصيل ، انظر كتابنا [ تيارات الفكر الإسلامي] ص ٢٧١ ـ ٢٨٤ .

من فصائل التجديد الديني قد برئت دعوتها من هذه الثغرات والسلبيات ، وهي مدرسة [ الجامعة الإسلامية ] ، التي تبلورت من حول جهال الدين الأفغاني [ ١٢٥١ – ١٢٦٦ هـ ١٢٥٤ م] والإمام محمد عبده [ ١٢٦٦ – ١٣٢٠ هـ ١٣٢٠ هـ ١٨٤٩ م] وعبد الرحمن الكواكبي [ ١٢٧٠ – ١٣٢٠ هـ ١٣٠٠ م ] وعبد الحميد بن باديس [ ١٣٠٥ – ١٣٥٩ هـ ١٨٨٧ – ١٨٥٤ م] وعبد الحميد بن باديس [ ١٣٠٥ – ١٣٥٩ هـ ١٨٨٧ – ١٨٥٤ م ] .... فتيار [ الجامعة الإسلامية ] هذا قد استفاد من تجارب أمتنا في هذا الميدان .. ولذلك وجدنا عنده :

(أ) السلفية في الدين ، تجدده .. والعقلانية أداة في هذا التجديد ..

(ب) والعروبة في القومية .. على أسس حضارية ، غير عرقية ..

(ج) والموازنة بين الخصوصية الحضارية ، وبين الاستفادة من الحضارات الأخرى ..

(د) والنظرة المستقبلية المستنبرة في « التحدن » . .

(هـ) والموازنة بين « الخصوصية القومية » للعرب ، وبين « الرابطة الإسلامية »
 الجامعة لقوميات أمة الإسلام ...

فنى فكر أعلام هذا التيار ـ الذى لم تقم بعد التجربة التى تجسده ـ تكتمل العناصر الأولية والضرورية لمشروع الاستقلال الحضارى لأمتنا العربية الإسلامية !..

# (٤) تتيار الجَامِعة الإسلاميّة

## أعلام هذا التيار :

أعلام تيار [الجامعة الإسلامية] كثيرون، وانتشارهم، بالذات أو بالفكر، قد غطى أنحاء الوطن العربي والعالم الإسلامي، وقد يتميز واحد منهم بقسمة فكرية عن آخر، وقد تدعو البيئة أو الأولويات أو طبيعة التحديات إلى أن يكون تركيز بعضهم على قضايا بعينها دون القضايا الأخرى، لكنهم، في مجموعهم، قد جمعتهم القسات العامة التي ميزت هذا التيار التجديدي عن غيره من التيارات التي قادت حركة البقظة الإسلامية الحديثة.

• وأول أعلام هذا التيار هو جمال الدين الأفغاني [ ١٢٥٤ - ١٣١٨ مرك ١٨٣٨ - ١٨٩٩م ] .. عربي النسب - وإن ولد ونشأ في بلاد الأفغان - فنسبه يرجع إلى الإمام الحسين بن على بن أبي طالب ، رضى الله عنهما .. وعربي العقل والفكر منذ نشأته الأولى ، فقبل أن يبلغ الثامنة عشرة من عمره كان قد درس : علوم العربية ، والتاريخ ، وعلوم الشريعة ، من تفسير وحديث وفقه وأصول ، وكلام وتصوف ، والعلوم العقلية ، من منطق وحكمة عملية سياسية ومنزلية تهذيبية ، وحكمة نظرية ، طبيعية وإلهية ، والعلوم الرياضية ، من حساب وهندسة وجبر وهيئة أفلاك ، ونظريات الطب والتشريح ! ..

وهو سنى المذهب، في نشأته، توثقت علاقاته الشخصية والفكرية

بعلماء الشيعة وفكرها ومراكزها ، بالعراق ، منذ صدر شبابه .. فلم تبلورت دعوته للتجديد والبقظة كان عقله قد وصل به إلى حيث أصبح فوق المذاهب التي فرقت المسلمين ، لأن سلفيته في الدين تسبق المذاهب ، وعقلانيته ترفض البقاء في أسر خلافاتها التي تجاوزها العصر ، واستنارته تراها عقبة أمام مايريد تحقيقه لأمته من تهضة وانطلاق ..

وكان عداؤه للاستعار مبكوا .. ولم يكن بالعداء الفكرى والنظرى فقط ، فلقد انخرط منذ شبابه فى التيار الوطنى الأفغانى الذى قاده الأمير محمد أعظم خان [ ١٢٨١ – ١٢٨٩ هـ ١٨٦٤ – ١٨٦٧م ] لمناوأة النفوذ الانجليزى الطامع فى أفغانستان .. ووصل جال الدين فى هذا النشاط الوطنى إلى منصب الوزير الأول الله فى البلاد ، وقاد معارك حربية ضد المتعاونين مع الانجليز ، الذين تزعمهم الأمير شير على [ ١٣٤٠ – ١٣٩٦هـ ١٨٦٥هـ – ١٨٢٥م ] .. فلم الذين تزعمهم الأمير فيها الحناق ، بدأ رحلته إلى الوطن العربي ، فوصل إلى ضيق عليه الانجليز فيها الحناق ، بدأ رحلته إلى الوطن العربي ، فوصل إلى مصر سنة ١٢٨٦هـ سنة ١٨٦٩م ] .. فلم مصر سنة ١٢٨٦هـ سنة ١٨٦٩م .. ثم الآستانة .. ثم رجع إلى مصر فأقام بها قرابة التسع سنوات [ ١٨٦٨م - ١٢٩٦هـ ١٨٧١م ] كانت أخصب فترات حياته الفكرية والنضائية ، وفيها تبلور تياره ومذهبه فى اليقظة والثورة والتجديد ..

ففيها أملى على تلاميذه الأمالى والتعليقات التي شرح بها كتبا قديمة في الفلسفة الإسلامية .. وكان عهد مصر قد انقطع بهذا اللون من ألوان الفكر منذ أن زالت الدولة الفاطمية ، وأحلت « دول العسكر » تكايا الصوفية وخوانقها والمدارس الأشعرية محل [ دار الحكمة ] و [ مجالس الدعاة ] ومنهاج [ الأزهر ] العقلاني ! ..

وفيها أنشأ ورعى تيار الصحافة غير الحكومية ، وكانت من قبله حكومية في الأساس ، فكانت صحف [ مصر] التي رأسها أديب اسحق [ ١٣٧٢ ـ ١٣٠٨هـ ١٨٥٦هـ ١٨٥٩ ] و [ التجارة ] التي رأسها سليم نقاش [ ١٣٠١هـ ١٨٥٨م ] و [ مرآة الشرق ] التي أسسها إبراهيم اللقاني ، طليعة الصحافة الشعبية في البلاد .. وكان الأفغاني يكتب فيها بتوقيع : « مزهر بن وضاح » ! . . كما كان يملي على تلاميذه مقالات ينشرونها بأسمائهم ، حتى وضاح » ! . . كما كان يملي على تلاميذه مقالات ينشرونها بأسمائهم ، حتى نشأت من حوله كوكبة من الكتاب الشباب ، جددت أساليب العربية في الإنشاء ، وأدخلت فيها فن « المقال » الحديث أ ...

وفيها تبلور من حوله التيار الشعبي في التنوير.. ومن قبله كان جهاز الدولة المصرية هو المصدر الوحيد للتنوير.. وفيها كانت النربة الحصية التي استقبلت بذور أفكاره أطيب استقبال ، حيث نبتت ونمت وأينعت ، وآتت من الثمار ما لم تؤت في بلد آخر حل فيه هذا الفيلسوف العظيم ..

وفيها أنشأ [الحزب الوطنى الحر] الذي جمع تلاميذه وأنصار دعوته ، وهو الحزب الذي قاد الثورة العرابية . وبعد هزيمتها هيأ نفر من بنيه لنشأة [الحزب الوطنى] الذي قاده مصطفى كامل [ ١٢٩١ – ١٣٢٦هـ ١٨٧٤ – ١٩٠٨م] ونفر آخر منهم انضم إلى جمعية [العروة الوثق] السرية ، التي قادها الأفغاني ، وأصدر مجلتها من باريس ..

ولما نفى جمال الدين من مصر، بإيعاز من القناصل الأوربيين للخديوى توفيق [ ١٣٩٦هـ ١٨٧٩م ] ذهب إلى الهند.. وهناك منع من الحركة حتى تمت هزيمة العرابيين.. فسافر إلى باريس [ ١٣٠٠هـ ١٨٨٣م ]، ثم إلى لندن.. ثم عاد إلى باريس، فأصدر مجلة [ العروة الوثق ] ومعه الشيخ محمد

عبده .. فلما توقفت ذهب إلى شبه الجزيرة العربية [١٣٠٣- ١٨٨٦م] . فإيران [١٣٠٤هـ ١٨٨٧م] .. فوسكو .. فيونيخ .. فإيران ، ثانية [١٣٠٧هـ ١٨٩٠م] .. فالعراق [١٣٠٨هـ ١٨٩١م] .. فلندن ..

وفى كل هذه المواطن لم يعرف الرجل لنفسه حرفة سوى حرفة الثورة على البالى ، والدعوة إلى اليقظة والتجديد ، ولم يتخذ لنفسه أسرة سوى الأنصار والتلاميذ الذين أعدهم ودفع بهم فى الصراع ضد الزحف الاستعارى الغربى ، الذى كان يحث الخطا لالتهام بلاد العرب وأقطار الإسلام . وظل ذلك شأنه حتى نجح السلطان عبد الحميد [ ١٢٥٨ - ١٣٣٦هـ ١٨٤٢ - ١٨٤٨ م] في استقدامه إلى الآستانة [ ١٣١٠هـ ١٨٩٧م] ، وهناك أحاطه بالعيون والجواسيس ، فعاش في القفص السلطان الذهبي الحتى فاضت روحه إلى بارئها [ ١٣١٤هـ ١٨٩٧م] . (٢٦)

• وثانى أعلام هذا التيار: الإمام محمد عبده [ ١٢٦٦ - ١٣٢٣ هـ ١٨٤٩ م ١٨٤٩ م ١٨٤٥ م ١١٠٥ م الذي تتلمذ على الأفغانى . ثم فاقه فى التركيز على الإصلاح الدينى ، وإن لم يبلغ شأو أستاذه فى الفكر السياسى .. وهو فلاح مصرى ، فقير فى المال ، بلغ بعقله وفكره إلى مكان هابته فيه الملوك ، فقال عنه خصمه الحديوي عباس حلمى الثانى [ ١٢٩١ - ١٣٦٣هـ ١٨٧٤ - ١٩٤٤ م] : اإنه يدخل على كفرعون ؟! الله وداعبه أستاذه الأفغانى متسائلا : «قل لى : ابن أى ملك من الملوك أنت ؟! الله ...

دخل الأزهر صغيراً ، فصده عن علومه جمود شيوخه وعقم وسائل

<sup>(</sup>٣٦) انظر دراستنا عن حياته فى تقديمنا أأعماله الكاملة طبعة القاهرة سنة ١٩٦٨ م. وطبعة بيروت سنة.

التعليم فيه .. ثم أعانه نهج الصوفية المتنسكين على مواصلة الدراسة .. حتى كان لقاؤه بالأفغاني [ ١٢٨٨هـ ١٨٧١م] فحدث له التحول الكبير.. فمن التصوف النسكي تحول إلى التصوف الفلسني .. ومن أفق طلاب الأزهر المحدود انطلق إلى حيث استشرف الآفاق التي كان يستشرفها أستاذه .. وفي صحبة الأفغاني ، بمصر ، كان أبرز مريديه . . ثم أصبح بعد نفيه « روح الدعوة » إلى التجديد . . وأسهم ، من موقع الاعتدال ، في الثورة العرابية . . ثم نفي فيمن نفي من قادتها ، فعاش زمنا بباريس ، يجرر [العروة الوثقي] ، ويتوب عن الأفغاني في رحلات سرية لشئون الجمعية التنظيمية .. ثم أقام ببيروت .. فلما سمح له بالعودة إلى مصر ، هجر العمل السياسي ، وركز على محاولة إصلاح المؤسسات الإسلامية ; الأزهر ، والأوقاف ، والقضاء الشرعي ، مع التركيز على التجديد الديني بتحرير العقل المسلم من أسر التقليد ، وتجديد اللغة العربية وتطويرها .. ولقد أصاب الكثير من النجاح في العديد من الميادين .. ولكن صدامه مع الخديوي عباس حلمي أعاق الكثير من مشروعاته الإصلاحية ، كما أن جمود أغلب شيوخ الأزهر قد منع جهوده الإصلاحية من بلوغ ما أراد لها في إصلاح الأزهر ، حتى لقد مات كمدا بسبب هذا الإخفاق [ ١٣٢٣هـ ١٩٠٥م] (٢٧) !!..

وفى المشرق العربى كان عبد الرحمن الكواكبي [ ١٢٧٠ \_ ١٣٣٠هـ ١٣٣٠ هـ ١٨٥٤ \_ ١٨٥٠ من أبرز من مثلت أفكاره القسيات الفكرية لهذا التيار ...
 وهى الأفكار التي خلفها لنا في كتابيه [ أم القرى ] و [ طبائع الاستبداد ] ...
 ولقد ولد الكواكبي في حلب ، لأسرة كانت فيها نقابة الأشراف قبل أن

<sup>(</sup>٣٧) انظر دراستنا عن حياته في تقديمنا لأعاله الكاملة ﴿ ﴿ ﴿ طَبِعَهُ بِهُوتُ سَنَّ ١٩٧٧ مِ

يغتصبها منها الشيخ أبو الهدى الصيادى [١٢٦٦ ـ ١٣٢٧هـ ١٨٤٩ ـ ١٩٠٩م]..

وفى [ ١٢٩٥هـ ١٢٩٥م] أصدر الكواكبي صحيفة [ الشهباء ] ، أول صحيفة عربية تصدر في ولاية حلب ، فلم يجهلها العثانيون أكثر من خمسة عشر عددا .. فأصدر ، في العام التالى ، جريدة [ الاعتدال ] .. ولقد أوصله نضاله إلى هجران الوظائف ، وإفلاس التجارة ، وتعريض حياته للخطر .. ثم قاده إلى السجن [ ١٣٠٣هـ ١٨٨٦م ] ، فلم اضطر العثانيون إلى الإفراج عنه تحت ضغط جهاهير الولاية ، أطلقوا سراحه ، ثم عادوا لإلقاء القبض عليه ، ولفقوا له الاتهام بالاتصال بدولة أجنبية ، وحكموا بإعدامه ! .. ولكن الجهاهير عاودت ضغطها ، فأجبرت العثانيين على إعادة محاكمته خارج الولاية ، فعرضت القضية على محكمة بيروت ، التي حكمت ببراءته ! ..

وفى تلك الأثناء كان الكواكبي قد أنشأ [ جمعية أم القرى] ، وهي الجمعية التي عقدت مؤتمرها السرى بمكة ، والتي أصبيحت مداولات مؤتمرها هذا أساس كتابه [ أم القرى ] ، وفي هذا المؤتمر حضر ممثلون للبلاد العربية والإسلامية وللجاليات الإسلامية التي تعيش خارج العالم الإسلامي

ولما أضحت حياة الكواكبي مهددة في حلب، قرر الهجرة منها إلى مصر، فوصل إليها سرا [ ١٣١٦هـ ١٨٩٩م ] .. وفي مصر أفاد من تناقضات كانت بين حكومتها والدولة العثانية يومئذ، فنشر كتابيه، فصولا في الصحف، ثم جمع الفصول فصدرت في الكتابين .. ومنها قام برحلة إلى بلاد المشرق العربي، والمناطق العربية والمسلمة في إفريقيا ..

وبعد نحو أربع سنوات فاضت روحه إلى بارئها ، بمؤامرة دس فيها السم

له جاسوس من جواسيس السلطان عبد الحميد ، فكان استشهاده [ ١٣٢٠هـ الم

• أما فى المغرب العربى ، فإن الشيخ عبد الحميد بن باديس [ ١٣٠٥ \_ ١٣٥٨ هـ ١٣٠٥ م واليد ١٣٠٥ هـ ١٣٠٨ م ] يعد أبرز ممثلى هذا التيار .. وهو من مواليد قسنطينة ، بالجزائر ، وفيها تعلم علوم العربية والإسلام ، ومن شيوخه فى تلك المرحلة : الشيخ حمدان الونيسى ، الذي أخذ عليه عهدا أن يقاطع الحكومة الاستعارية ، فالتزم العهد ، وصار يأخذه على تلاميذه في ابعد ! ..

وفى التاسعة عشرة من عمره [ ١٣٢٦هـ ١٩٠٨م] ذهب إلى جامعة الزيتونة ، بتونس ، فدرس فيها مالم يكن يستطيع أن يدرسه بالجزائر فى ظل الاستعار الفرنسي ، الذي كان يحرم العربية ويطارد السهات القومية للجزائريين كي يسحقها ، وليجعل منهم فرنسيين « مسلمين » ، ومن وطنهم الامتداد الفرنسي ، عبر البحر المتوسط ، في القارة الأفريقية !..

وفى [ ١٩٣٠هـ ١٩٩١م ] سافر ، حاجا ، إلى الحجاز .. وهناك التقى بعدد من الشيوخ الجزائريين الذين هاجروا وجاوروا بمكة والمدينة ، فعرض عليه بعضهم أن يجاور ، مثلهم ، الحرمين الشريفين ، ولكنه كان قد شرع التفكير في مقاومة الاستعار الفرنسي بالجزائر ، فرفض الهجرة ، وقال : انحن لانهاجر ، نحن حواس الإسلام والعربية والقومية في هذا الوطن ال.. وقبل عودته إلى الجزائر اتفق مع الشيخ البشير الإبراهيمي على خطة لتنفيذ البرنامج الذي لخصته كلماته هذه .. وكانت الحطة هي إعداد جيل من الرجال الذين يواجهون محاولة السحق القومي في الجزائر ، ويعيدون الجزائر إلى العروبة

<sup>(</sup>٢٨) انظر درامتنا عن حياته في تقديمنا لأعاله الكاملة . طبعة بيروت سنة ١٩٧٥ م .

والإسلام والقومية ».. رجال « يملكون وضوحا فى الهدف ، وفكرة صحيحة توصل إليه ، حتى وإن كانوا ذوى علم قليل ! ويعرفون حدود غاياتهم ، التى تنتهى عند تسليم الأمانة لجيل ثان يعلن الثورة ، ويستخلص الاستقلال من المستعمرين !»

ولقد مكث ابن باديس ثمانية عشر عاما يعد هذا الجيل ، قائلا : أنا لا أؤلف الكتب ، وإنما أريد صنع الرجال ! .. فكان يعظ في المساجد ، ويفسر القرآن ، ويعلم العربية للأطفال ، ويجوب القرى والمدن ويصعد الجبال ، فاجتمع له من [ ١٣٣٦هـ ١٩١٨م] ألف من هؤلاء الرجال ! ..

وعندما أقامت فرنسا احتفالاتها الصاخبة والاستفزازية ، بمناسبة مرور قرن على احتلالها للجزائر [ ١٩٣٩هـ ١٩٣٠م ] كان رد ابن باديس هو إعلان المشروع الذي خطط له منذ [ ١٩٣٠هـ ١٩٣١م ] ، فقامت [ جمعية العلماء المسلمين الجزائريين ] في ذي الحجة ١٣٤٩هـ مايو سنة ١٩٣١م حاملة رسالة العودة بالجزائر إلى هويتها العربية الإسلامية ، ومجهدة الطريق لجيل الثورة المسلحة على الاستعار ...

وكانت أغلب «الطرق الصوفية» قد أصبحت سندا أساسيا للسلطة الاستعارية بالجزائر، فحاربها ابن باديس منذ سنة ١٣٤٣هـ سنة ١٩٢٥م، وتعرض بسبب ذلك لمحاولة اغتياله [١٣٤٥هـ ١٩٢٧م].

وفى [١٣٤٣هـ ١٩٢٥م] بدأ نشاطه الصحفى.. فشارك فى تحرير صحيفة [النجاح].. ثم أصدر مجلة [المنتقد] سنة ١٣٤٤هـ سنة ١٩٢٦م، وكان شعارها: «الحق فوق كل أحد، والوطن قبل كل شيء!»، فعطلها الاستعار بعد ثمانية عشر عددا .. لكنه عاد فأصدر صحيفة [الشهاب] ، أسبوعية ، ثم شهرية .. كما أصدر صحفا أخرى تعرضت للمصادرة والإلغاء ، منها [الشريعة] ، و[السنة المحمدية] و[الصراط] ...

وقبل أن ينتقل ابن باديس إلى جوار ربه فى ربيع الأول سنة ١٣٥٩هـ إبريل سنة ١٩٤٠م كان قد وضع وطنه بيد الجيل الذى أعاده إلى أحضان العروبة والإسلام ، والذى صنع جيل الثورة المسلحة التى تفجرت ضد فرنسا [ ١٣٧٤هـ ١٩٥٤م] وحقق بدماء المليون شهيد استقلال الوطن الجزائرى العربي المسلم سنة ١٣٨٦هـ سنة ١٩٦٢م .. فتحقق الحدف الذى رسمه ابن باديس ، بمكة ، قبل نصف قرن ، يوم قال : « نحن لانهاجر . نحن حراس الإسلام والعربية والقومية فى هذا الوطن !» .. فأثبت أن الإسلام والعربية والقومية بن باديس .. وأثبت أيضا أنه أبرز ممثلي تيار [ الجامعة أمثال عبد الحميد بن باديس .. وأثبت أيضا أنه أبرز ممثلي تيار [ الجامعة الإسلامية ] وأعظم أعلامه في بلاد المغرب العربي على الإطلاق ! ... (٢١) ...

هذا عن أبرز أعلام هذا التيار . .

### والمناخ الذي تبملور فيه :

فى مصر\_ أكثر المجتمعات العربية الإسلامية تحضرا وتطورا \_ تباور تبار [ الجامعة الإسلامية ] حول رائده جمال الدبن الأفغاني ... ولذلك ، فلقد كان مستحيلاً أن يصطبغ فكر هذا التيار بصبغة " البداوة " ، التي اصطبخت بها دعوات تجديدية إسلامية تبلورت في محيط بدوى ، "كالوهابية " ،

<sup>(</sup>٢٩) أنظر الفصل الذي كتبناه عنه بكتابنا [مسلمون ثوار] طبعة القاهرة سنة ١٩٨٨ م .

مثلاً. وكان مستحيلاً أن يقف هذا التيار من « العقلانية » ومن « التمدن » موقفاً غير ودى . كما كان مستحيلاً ، كذلك ، بحكم الانتماء الإسلامي والمنطلقات الإسلامية لهذا التيار ، أن يسلك إلى التجديد طريق « التغريب » ! . . .

لقد كان تبلور هذا التيار، بمصر، طليعة قيام "التيار الشعبي "، المتميز عن "جهاز الدولة " ـ الذي انفرد بالتطوير والتنوير للمجتمع حتى ظهور هذا التيار في سبعينيات القرن التاسع عشر وهو لم "يتميز "، فقط ، عن "جهاز الدولة "، بل واتخذ منه موقف "المعارضة " في الكثير من الأحيان!. ولذلك فإن هذا التيار قد برئ من "التغريب "، الذي مالت إليه تجربة النهضة المصرية، خاصة على عهد الخديوي إسماعيل [ ١٢٧٩ ـ ١٢٩٦ هـ ١٢٩٦ هـ ١٨٦٩ م] بحكم إسلاميته وشعبيته، ثم هو، بحكم موقفه التجديدي "، قد رفض " جمود " المؤسسات التقليدية، تلك التي وقفت عند فكرية العصر " المملوكي للغرب "!.. فكان أن اتسم فكر هذا التيار بسمة " التوازن "، المميزة لحضارتنا العربية الإسلامية، عندما طرح تصوره لقسيات المشروع الحضاري المستقل لأمتنا العربية الإسلامية.

 ولقد نحول بحث أمتنا عن ذاتها ، فى فكر هذا التيار ، إلى دعوة للتجدد الذاتى فى الدين والدنيا ، ينهض فيها « العقل » بدور المصباح الذى ينير الطريق لديق الدنيا ، وأيضا طريق الدين ! وصولا إلى بلورة حضارة مستقلة تصنع تمدنا إسلاميا متميزا ، وتكون الطور العصرى لحضارتنا التى ازدهرت فى حقبة سابقة من التاريخ ...

ولقد أذّن هذا التيار ، بصوت الأفغانى ، فى ربوع الشرق بالنهضة ، وبشر بها عندما قال : « لقد أوشك فجر الشرق أن ينبثق ، فقد ادلهمت فيه ظلمات الحطوب ، وليس بعد هذا الضيق إلا الفرج ! . . إن هذا الشرق ، وهذا الشرق لايلبث طويلا حتى يهب من رقاده ، ويمزق ماتقنع وتسريل به هو وأبناؤه من لباس الحوف والذل ، فيأخذ في إعداد عدة الأمة الطالبة لاستفلالها ، المستنكرة لاستعبادها . . «(٢٠) ! . .

ويحكم الانتماء الإسلامي لأعلام هذا التيار ، وولائهم الأول للإسلام الله الدين » و « الحضارة » ، كان وضوح فكره عن أن الإسلام هو أساس هذه النهضة ، وهو أدائها ، وهو الحافز إليها .. فالإسلام هو « فكرية » - [ أيديولوجية ] - الأمة ، الفعالة ، إذا تجددت ، في بعث طاقاتها ودفعها لبناء حاضرها ومستقبلها ، على نحو مستقل ومتميز حضاريا . وأمام هذا « الكنز » ، الذي يمثل « الفرصة » الطبيعية والمواتية ، لامنطق عند الذين يتركونه ثم يبحثون عن « البديل » ؟! .. « فهذه سبيل لمريد الإصلاح في المسلمين لامندوحة عنها ، فإن إتيانهم من طرق الأدب والحكمة العارية عن صبغة الدين يحوجه إلى إنشاء بناء جديد ، ليس عنده من مواده شيء ، ولايسهل الدين يحوجه إلى إنشاء بناء جديد ، ليس عنده من مواده شيء ، ولايسهل

<sup>(</sup> ٣٠) [الأعمال الكاملة لجال الدين الأفعائي ] ص ٢٤٣ . ٢٤٣ .

عليه أن يجد من عاله أحدا. وإذا كان الدين كافلا بتهذيب الأخلاق وصلاح الأعال وحمل النفوس على طلب السعادة من أبوابها ، ولأهله كل النفة فيه ، وهو حاضر لديهم ، والعناء في إرجاعهم إليه أخف من إحداث مالا إلمام لهم به ، فلم العدول عنه إلى غيره ؟!.. الله الله .. كما يقول ، ويتساءل الإمام محمد عبده !..

إن أهل المدينة لايلبون أذان من يؤذن لهم من خارج السور؟!.. وفي أحسن الفروض سيتبع هذا المؤذن «صفوة» من السهل حصارهم، وتوجيه الاتهام إلى فكرهم الوافد، ثم اقتلاع هذا الفكر من الجذور!.. وليس كذلك الحال مع فكر هو «أيديولوجية « الأمة كلها ، إذ لاقبل لأعداء هذه الأمة بالتصدي له ، إن هو تحول ، بالتجديد ، إلى طاقة خلاقة تحرك الأمة تحو تحقيق أهدافها!..

لكن كون الإسلام هو أساس النهضة ، وأداتها ، وحافزها ، لا يعنى أن فى مأثورات هذا الدين ، وفكر السلف ، وتطبيقات الماضين كل مأتحتاجه « دنيا » حاضرنا ومستقبلنا . فهو ، فى هذا الميدان ، « حافز » يحمل النفوس على « طلب انسعادة من أبوابها » ، بصرف النظر عن لون هذه الأبواب ، ومصادرها ، وعقائد مبدعيها ، وأجناسهم القومية ، ومواقعهم على خريطة الكوكب الذي نعيش فيه . . شريطة أن لا تتعارض مع « الأطر » و « المثل » و « الغايات و المقاصد » و « الفلسفات » و « الحدود » التى حددها « الإسلام الدين » . . ف « السلفية فى الدين » تزاملها وتواكبها ، فى فكر تبار [ الجامعة الإسلامية ] : « المستقبلية والاستنارة والتفتح فى التمدن والحضارة » . ومن هنا

<sup>(</sup>٣١) [الأعال الكاملة للإمام محمد عبده] جـ٣ ص ٢٣١.

يأتى المعنى العميق والموحى لكلمات الإمام محمد عبده التى تقول : « أو رزق الله المسلمين حاكما يعرف دينه ، ويأخذهم بأحكامه ، لرأيتهم قد نهضوا ، والقرآن الكويم فى إحدى اليدين ، وما قرر الأولون وما اكتشف الآخرون فى اليد الأخرى ، ذلك لآخرتهم ، وهذا لدنياهم ، ولساروا يزاحمون الأوربيين فيزحمونهم ! . . . (٢٢).

ذلك أن لحضارتنا العربية الإسلامية موقفا أصيلا وقديما يميز بين ماهو داخل فى السهات والقسمات التى تتميز بها هذه الحضارة وبين ما هو داخل فى الأدوات ، التى تتخذ سبلا لتطوير الدنيا وتقدمها وللاستدلال والنظر فى الموجودات . فالحصوصية والتميز لاتعنى الانغلاق وسد المنافذ والأبواب دون التفاعل مع حضارات الآخرين . وقديما عرض أبو الوليد ابن رشد ون التفاعل مع حضارات الآخرين . وقديما عرض أبو الوليد ابن رشد أن نستعين ، على مانحن بسبيله ، بما قاله من تقدمنا فى ذلك . وسواء أكان فى نستعين ، على مانحن بسبيله ، بما قاله من تقدمنا فى ذلك . وسواء أكان ذلك الغير مشاركا لنا أو غير مشارك فى الملة ، فإن الآلة التى تصح بها التذكية لا يعتبر فى صحة التذكية بها كونها آلة لمشارك ثنا فى الملة أو غير مشارك ، إذا كانت فيها شروط الصحة . وأعنى بغير المشارك : من نظر فى هذه الأشياء من القدماء قبل ملة الإسلام ! . "(٣٣)

لكن الشرط الذى لابد من تحقيقه حتى ينهض الإسلام بهذا الدور النضالي والبناء في تجديد « دنيا » الأمة ، هو أن يتجدد هذا » الدين » ، فينفض مجددوه عنه البدع والخرافات والإضافات ، التي جعلته غريبا إذا نحن

<sup>(</sup>٣٢) المصدر السابق جـ٣ ص ٢٥١ ، ٢٥٢

<sup>(</sup>٣٣) ابن رشد [قصل المقال قبا بين الحكمة والشريعة من الاتصال] ص ٢٦. دراسة وتحقيق : د محمد عارة - فبعة الفاهرة سنة ١٩٧٧ م . [والتذكية هي الذيح] . .

عقدنا المقارنة بينه وبين حقيقته وجوهره ، كما تلقاه نبيه ، عليه الصلاة والسلام ، عن الله ، سبحانه وتعالى ... فلابد ، أولا ، من «حكماء لايبالون بغوغاء العلماء المراثين الأغبياء ، والرؤساء القساة الجهلاء ، يجددون النظر فى الدين ، نظر من لايحفل بغير الحق الصريح ... وبذلك يعيدون النواقص المعطلة فى الدين ، ويهذبونه من الزوائد الباطلة ، مما يطرأ عادة على كل دين يتقادم عهده ، فيحتاج إلى مجددين يرجعون به إلى أصله المبين ... كما يقول عبد الرحمن الكواكبي (٢٥) ...

فبالسلفية العقلانية يتجدد الدين ... ومن ثم يلعب دوره الخلاق، في تجديد الدنيا ، التي لابد لتجديدها من الاستنارة والنظرة المستقبلية ، المنفتحة على مختلف التيارات الحضارية ، من موقع الراشد الناضج ، المدرك لما بين « الثوابت » و « المتغيرات » من فروق ! ...

# الموقف الوسطى ( المتوازن ) :

ولقد كان واضحا أن تيار [الجامعة الإسلامية] يمثل الموقف الثالث، والوسط بين التيارين اللذين استقطبا جمهور الأمة وقادتها فى ذلك التاريخ .. فعن يمينه أهل «الجمود » المتحصنون بالمؤسسات العريقة العتيقة التقليدية ، أولئك الذين توقف بهم «الفكر» عند نمط العصر «المملوكي - العمالي » في التفكير ... وعن يساره دعاة «التغريب» ، الدين بهرتهم حضارة أوربا ، وزادهم بها إيمانا وانبهارا نفورهم من الصورة التي يقدمها للإسلام وتراثه أهل «الجمود»! .. والإمام محمد عبده يحكي كيف بشر تيار [الجامعة الإسلامية] بهذا الموقف الوسطى الجديد ، فيقول ، وهو

<sup>(</sup>٣٤) [الأعمال الكاملة لعبد الرحمن الكواكبي] ص ١٨٦ ، ١٨٧ .

البترجم النشأته وتربيته ومذهبه: لقد النشأت كما نشأ كل واحد من الجمهور الأعظم من الطبقة الوسطى من سكان مصر، ودخلت فيا فيه يدخلون، ثم لم ألبث، بعد قطعة من الزمن، أن سئمت الاستموار على ما يألفون، واندفعت إلى طلب شيء مما لايعرفون، فعثرت على مالم يكونوا يعثرون عليه، وناديت بأحسن مما وجدت، ودعوت إليه، وارتفع صوتى بالدعوة إلى تحرير الفكر من قيد التقليد، وفهم الدين على طريقة سلف الأمة، قبل ظهور الخلاف، والرجوع في كسب معارفه إلى ينابيعها الأولى، واعتباره من ضمن موازين العقل البشرى التي وضعها الله لترد من شططه، وتقل من خلطه وخبطه، لتتم حكمة الله في حفظ نظام العالم الإنساني، وأنه على هذا الوجه يعد صديقا للعلم، باعثا على البحث في أسرار الكون، داعيا إلى احترام الحقائق الثابتة، مطالبا بالتعويل عليها في أدب النفس وإصلاح العمل. كل هذا أعده أمرا واحدا...

وقد خالفت في الدعوة إليه رأى الفئتين العظيمتين اللتين يتركب منهما جسم الأمة :

- طلاب علوم الدين ، ومن على شاكلتهم ...
- وطلاب فنون هذا العصر، ومن هو في ناحيتهم ...

ثم يتحدث الإمام محمد عبده عن موقعه فى هذا التيار ، الذى كان الأفغانى رائده ، فيقول : ١ ... نعم ، إننى لم أكن الإمام المتبع ، ولا الرئيس المطاع ، غير أنى كنت روح الدعوة ، وهي لاتزال بى ، فى كثير مما ذكرت ، قائمة إ ... (٣٥) .

<sup>(</sup>٣٥) [الأعال الكاملة للإمام محمد عيده] جـ٣ ص ٣١٨. ٣٢٠.

فنحن هنا بإزاء : موقف ثالث .. وموقع ثالث .. وتيار ثالث ... يتوسط بين أهل « الجمود » ، وبين دعاة « التغريب » ..

وإذا كان هذا التيار يدعو إلى « السلفية الدينية » ، وإلى « فهم الدين على طريقة سلف الأمة ، قبل ظهور الخلاف ، والرجوع في كسب معارفه إلى ينابيعها الأولى ... ، ... فإنه لايتطابق ، في هذا الموقف ، مع نمط السلفية « البدوية » ، التي وقفت عند « ظاهر النص » ، واتخذت من « العقل » موقفا غير ودى .. والتي ، لهذه « البداوة » ، لم تتعاطف مع « التمدن » والموقف المستقبلي في الحضارة وشئون الدنيا .. فهذا التيار ينتقد ، صراحة ، هذا اللون من « السلفية النصوصية » ، بل ويرى أن أصحابها كانوا « أضيق عطنا من « السلفية النصوصية » ، بل ويرى أن أصحابها كانوا « أضيق عطنا وتحوا عن الدين كثيرا مما أضيف إليه ، وليس منه ، إلا أنهم يرون وجوب الأخذ بما يفهم من لفظ الوارد ، والتقيد به ، دون النفات إلى ماتقتضيه الأحول التي قام عليها الدين ، وإليها كانت الدعوة ، ولأجلها منحت النبوة ، فلم يكونوا للعلم أولياء ، ولا للمدنية أحباء .. » (٢٣٠) ؟ ا ..

وعلى حين اتخذت « سلفية البداوة النصوصية » هذه موقفا غير ودى من « العقل » في « الفكر الديني » ، انعكس على موقفها من « العلم والمدنية » ، رأينا تيار [ الجامعة الإسلامية ] يعلى من سلطان العقل في حقلي « الدين » و « الدنيا » جميعا . . بل لقد اعتبر » الدين » « من ضمن موازين العقل البشرى ، التي وضعها الله لترد من شطط هذا العقل ، وتقل من خلطه وخبطه ، لتتم حكمة الله في حفظ نظام العالم الإنساني . . » . . فالصلة بينها \_

<sup>(</sup>٣٦) المصدر السابق. جـ٣ ص ٣١٤.

بين « الدين » و « العقل » ــ متينة ، والعروة بينهما وثقي ! . . فالدين : صديق للعلم ، يحرك الإنسان للبحث فى أسرار الكون ، ويحترم الحقائق العلمية الثابتة ، ويعول عليها فى الإصلاح . .

وإذا كان الدين ميزانا من موازين العقل البشرى ، فإن هذا ، العقل هو جوهر إنسانية الإنسان ... وأفضل القوى الإنسانية على الحقيقة ... (٣٧) وهو نقطة الافتراق التي ميزت الإنسان عن غيره من الحيوانات ... جعلها الله محور صلاحه وفلاحه إ... (٢٨)

وبينها رفضت «سلفية البداوة النصوصية »: الحكمة \_ [ الفلسفة ] \_ بل و علم الكلام » ؟.. تحدث تيار [ الجامعة الإسلامية ] عن « الحكمة » باعتبارها « مقتنة القوانين ، وموضحة السبل ، وواضعة جميع النظامات ، ومعينة جميع الحدود ، وشارحة حدود الفضائل والرذائل ، وبالجملة ، فهي : قوام الكمالات العقلية والخلقية .. فهي أشرف الصناعات ! .. » (٢٩١) .

وهذا المقام الرفيع الذى احتله «العقل» في نهج تيار [الجامعه الإسلامية]، لم يقف عند حدود فكر «الدنيا .. والحضارة .. والمجتمع » ، بل تعدى هذا الإطار إلى ميدان «الفكر الديني » .. فالنظر العقلي هو السبيل الذي يصل به المسلم إلى اليقين في العقائد ، إذ لا يقين مع التحرج من النظر ، وإنما يكون اليقين بإطلاق النظر في الأكوان ، طولها وعرضها ... النظر ، وإنما يكون اليقين بإطلاق النظر في الأكوان ، طولها وعرضها ... وحتى يصل إلى الغاية التي يطلبها بدون تقييد .. فالله يخاطب ، في كتابه ، الفكر والعقل والعلم ، بدون قيد ولاحد ... والوقوف عند حد فهم العبارة

<sup>(</sup>٣٧) المصدر السابق . جـ٥ ص ٤٢٨ ، جـ٣ ص ٢٩٨ .

<sup>(</sup>٣٨): [الأعال الكاملة لجال الدين الأفغاني] ص ٢٥٦ ، ٢٥٧ .

<sup>(</sup>٣٩) المصدر السابق . ص ٣٦٠ .

مضر بنا ، ومناف لماكتبه أسلافنا من جواهر المعقولات ، التي تركناكتبها فراشا للأتربة وأكلة للسوس ، بينها انتفعت به أنم أخرى أصبحت الآن تنعت باسم النور ! . .

والقرآن وهو وحده المعجز الخارق قد دعا الناس إلى النظر فيه بعقولهم فيها ، وأطلقت بعقولهم . فهو معجزة عرضت على العقل ، وعرفته القاضى فيها ، وأطلقت له حق النظر فى أنحائها ، ونشر ما انطوى فى أثنائها . فالإسلام لايعتمد على شيء سوى الدليل العقلى ، والفكر الإنسانى الذى يجرى على نظامه الفطرى ، فلا يدهشك بخارق للعادة ، ولايغشى بصرك بأطوار غير معتادة ، ولايغرس لسائك بقارعة سماوية ، ولايقطع فكرك بصيحة إلهية ... والمرء لايكون مؤمنا إلا إذا عقل دينه وعرفه بنفسه حتى اقتنع به .. فمن ربى على التسليم بغير عقل ، والعمل ، ولو صالحا ، بغير فقه ، فهو غير مؤمن ، لأنه ليس القصد من الإيمان أن يذلل الإنسان للخير ، كما يذلل الحيوان ، بل القصد منه أن يرتق عقله وتتزكى نفسه بالعلم بالله والعرفان فى دينه ، فيعمل الخير لأنه يفقه أنه الخير النافع المرضى لله ، ويترك الشر لأنه يفهم سوء عاقبته ودرجة مضرته في دينه ودنياه ا .. " \* )

ولقد كانت هذه «العقلانية الإسلامية « عاملا من عوامل نميز تبار [ الجامعة الإسلامية ] ، لا عن «سلفية البداوة النصوصية « وحدها ، بل وعن أهل « الجمود » ، الذين تصوروا توحيد الله وتفرده بالحلق مستلزما لإنكار قيام المسببات على أسبابها الطبيعية ، ولإنكار وجود القوانين الكونية والطبيعية الثابتة والحاكمة في الكون والمجتمعات ..

<sup>(</sup>٤٠) [الأعال الكاملة للإمام محمد عبده] جـ٣ ص ١٥١ ، ٢٧٩ - ٢٨١ ، جـ ٤ ص ١١٤

كذلك كانت عقلانية هذا التيار مميزة له عن تيار «التغريب » ، الذى تبنى نفر من أهله مادية الغرب الفلسفية ، تلك التي ظن أهلها أن التسليم بوجود السنن والقوانين الثابتة في الكون والمجتمع يستلزم نفي الألوهية والوحى والرسالات ...

فهذه «العقلانية الاسلامية ، جدد تيار [الحامعة الإسلامية] نظرة الإنسان المسلم للكون، عندما أقام الموازنة والتوازن بين «التوحيد»\_ الألوهية \_ وبين ٥ الطبائع ١ ـ السنن والقوانين والعلَّية ، والارتباط الضرورى بين الأسباب والمسببات \_ ... وعندما ميز بين مهام الرسل والوحى وبين " عالم العقل ونطاقه... ورأى أن «حاجة العالم الإنساني إلى الرسل هي حاجة روحية ، وكل ما لامس الحس منها فالقصد فيه إلى الروح ، أما تقصيل طرق المعيشة ، والحذق في وجوه الكسب ، وتطاول شهوات العقل إلى درك ما أعد للوصول إليه من أسرار العلم ، فذلك مما لادخل للرسالات فيه إلا من جهة العظة العامة والإرشاد إلى الاعتدال فيه كبي لايحدث ريباً في الاعتقاد ولايصيب أحدا من الناس بشر في نقسه أو عرضه أو ماله بغير حق .... فمثلا : حقيقة البرق والرعد والصاعقة ، وأسباب حدوثها ، ليست من مباحث القرآن . لأنها من علم الطبيعة [ أي الخليقة ] ، وحوادث الجو التي في استطاعة الناس معرفتها باجتهادهم ، ولاتتوقف على الوحى . وإنَّمَا تذكر الظواهر الطبيعية في القرآن لأجل الاعتبار والاستدلال ، وصرف العقل إلى البحث الذي يقوى به الفهم والدين ... لاتقرير القواعد الطبيعية ، ولا إلزاما باعتقاد خاص في الخليفة! . . ه (٤١)

<sup>(11)</sup> المصدر السابق . جـ ٢ ص ٢٠٠ ، ٢٢ ، جـ ٤ ص ٩١ .

والأفغاني يتحدث عن هذا الفريق فيقول : «لقد شيد العثانيون عددا من المدارس على النمط الجديد ، وبعثوا بطوائف من شبانهم إلى البلاد الغربية ليحملوا إليهم مايحتاجون من العلوم والمعارف والآداب، وكل مايسمونه « تمدنا » ، وهو في الحقيقة تمدن للبلاد التي نشأ فيها على نظام الطبيعة وسير الاجتماع الإنساني ! . . فهل انتفع المصريون والعثمانيون بما قدموا لأنفسهم من ذلك " وقد مضت عليهم أزمان غير قصيرة ؟!. نعم ، ربما وجد بينهم أفراد يتشدقون بألفاظ الحرية والوطنية والجنسية \_ [ القومية ] \_ وماشاكلها .. وسموا أنفسهم زعماء الحرية .... ومنهم آخرون قلبوا أوضاع المبانى والمساكن وبدلوا هيئات المآكل والملابس والفرش والآنية، وسائر الماعون، وتنافسوا في تطبيقها على أجود مايكون منها فى المالك الأجنبية ، وعدوها من مفاخرهم . . فنفوا بذلك ثروة بلادهم إلى غير بلادهم ! ... وأماتوا أرباب الصنائع من قومهم .. وهذا جدع لأنف الأمة ، يشوه وجهها . ويحط بشأنها ! ... لقد علمتنا التجارب أن المقلدين من كل أمة ، المنتحلين أطوار غيرها . يكونون فيها منافذ لتطرق الأعداء إليها .. وطلائع لجيوش الغالبين وأرباب الغارات . يمهدون لهم السبيل، ويفتحون الأبواب، ثم يثبتون أقدامهم ؟!... (٣٠)..

فكما أن النهضة يعوقها « الجمود » عند فكرية عصر التراجع الحضارى وتخلف التمدن الإسلامي .. فإن « التغريب » يفقدها استقلالها ، ويلبس الأمة غير ثيابها ، ويجردها من إمكاناتها وعوامل قوتها ، ويبدد طاقاتها فيما يفيد عدوها ، فيزيد ضعفها في مواجهة التحديات ! .. كل ذلك على وهم أن تصبح جزءا من حضارة الغزاة ... والطريقان ــ « الجمود » و « التغريب » ــ

<sup>(17) [</sup>الأعال الكاملة لجال الدين الأفغاني ] ص ١٩٥\_١٧٧

فيهذه «العقلانية الإسلامية» تميز هذا التيار «السلني\_ العقلاني\_ المستنير» عن «سلفية البداوة النصوصية».... وعن «أهل الجمود».... وعن «دعاة التغريب»!..

- فأنصار «سلفية البداوة النصوصية»: قد نفضوا عن العقائد والتصورات والعبادات الدينية غبار البدع والخرافات.. لكنهم وقعوا أسرى لظواهر النصوص.. ثم هم «لم يكونوا للعلم أولياء، ولا للمدنية أحباء...»!..
- و « أهل الجمود » : « لا يتعلمون من الدين إلا بعض المسائل الفقهية وطرفا من العقائد على نهج يبعد عن حقيقتها أكثر مما يقرب منها ! . وجل معلوماتهم : تلك الزوائد التي عرضت على الدين ، ويخشى ضررها ، ولا يرجى نفعها . و « علماؤهم » أقرب للتأثر بالأوهام والانقياد إلى الوساوس من العامة ، وأسرع إلى مشايعتها منهم ! . . فبقاؤهم فيا هم عليه مما يؤخر الرعية ! . . « (11) . . كما يقول الأستاذ الإمام الشيخ محمد عبده . .
- أما ٥ دعاة التغريب ٥ ، سواء منهم من درس فى عواصم الغرب ، فاندهش بحضارته ، وأصبح داعية لتقليدها ، أو من نعلم منهم فى المؤسسات التعليمية التى أقامها محمد على بمصر ، أو العثمانيون بتركيا ، فإن نهجهم ليس كافلا لاستقلال الأمة حضاريا . بل لقد أصبح هؤلاء بمثابة السبل والقنوات التى يتسلل منها العدو إلى عقل الأمة ووجدانها كى يثبت فى وطنها الأقدام ويحكم حول عنقها الأغلال ١٤...

<sup>(</sup>٤٢) الصدر المابق - جـ٣ ص ١١٤ ــ ١١١

كلاهما مرفوضان من تيار [الجامعة الإسلامية]، الذي يستعين على النهضة بدالأصالة، وبدالتجديد والتطور، ... فلانقف حيث وقف «سلف» العصر المملوكي ـ العثاني الد. ولاتبدأ من حيث انتهى الأوربيون ... ذلك : ا أن الظهور في مظهر القوة؛ لدفع الكوارث، إنما يلزم له التمسك ببعض الأصول التي كان عليها آباء الشرقيين وأسلافهم .. ولاضرورة ، في إيجاد المنعة ، إلى اجتماع الوسائط وسلوك المسالك التي جمعها وسلكها بعض الدول الغربية الأخرى ، ولاملجئ للشرق في بدايته أن يقف موقف الأوربي في نهايته ، بل ليس له أن يطلب ذلك . وفيا مضى أصدق شاهد على أن من طلبه فقد أوقر لفسه وأمته وقوا (ننه أعجزها وأعوزها إ ... الأنها ... الأنها ... النه فقد أوقر المسلمة وأمته وقوا النه أعجزها وأعوزها إ ... الأنها ... النها النها ... النها .

فنى « الجِمود » .. وفى « التغريب » ، كليهما : « جدع لأنف الأمة ، يشوه وجهها ، ويحط بشأنها » .. ويفقدها الاستقلال الحضارى ، الذى هو جوهر يقظتها الإسلامية المنشودة ..

0 0 0

#### الدولة: إسلامية.. مدنية:

وفى علاقة « الدين » \_ بـ « الدولة » ، أبرز تيار [ الجامعة الإسلامية ] تميز حضارتنا العربية الإسلامية عن الحضارة الغربية ، إن فى « الفكر » أو فى « التطور التاريخي » . . فلاكهانة فى الإسلام ، ولا دولة ثيوقراطية فى تاريخ المسلمين ، وأيضا ليست العلمانية \_ بما تعنيه من فصل الدين عن الدولة \_ هى

<sup>(11)</sup> أي أعجزها ، وأذلها ، وصدعها !..

<sup>(</sup>٤٥) [الأعمال الكاملة لجال الدين الأفغاني ] ص ٣٣٠ .

نموذج اليقظة الإسلامية في هذا الميدان ..

و فإسلامية « الدولة » ، في يقظتنا الإسلامية المنشودة لاتعنى أنها « دولة : دينية . ثيوقراطية » . كها عنت ذلك مسيحيتها في الحضارة الكاثوليكية الغربية . فطبيعة « السلطة الدينية » للدولة مما يأباه نهج الإسلام . فالكاثوليكية الغربية هي التي « جعلت أصلا من أصول المسيحية كون السلطة الحقيقية : [مدنية مسياسية حدينية] في نظام واحد ، لا فصل فيه بين السلطتين « . . أما الإسلام ، فإنه « ليس فيه سلطة دينية ، سوى سلطة الموعظة الحسنة . . وهي صلطة خولها الله لكل المسلمين ، أدناهم وأعلاهم . . وليس للخليفة ، أو القاضي ، أو المفتى ، أو شيخ الإسلام أية سلطة دينية . . بل إن كل سلطة تناولها واحد من هؤلاه فهي سلطة مدنية ! . . فليس في الإسلام سلطة دينية بوجه من الوجوه ؟! . . « (٢٠٠٠) .

● ونفى «السلطة الدينية » و «الثيوقراطية » عن الدولة الإسلامية لا يعنى الديلة » هذه الدولة ، وتحررها من هيمنة الشريعة الإسلامية ، وفصلها عن الدين ... ذلك لأن الإسلام ليس مجرد رسالة روحية خالصة ، وإنما هو موقف كلى وفلسفة شمولية وأيديولوجية حياتية وضع المعايير والفلسفات والأطر للنظام المدنى أيضا ... « فالإسلام : دين ، وشرع ، فقد وضع حدودا ، ورسنم حقوقا ، وليس كل معتقد في ظاهر أمره بحكم يجرى عليه في عمله ، فقد يغلب الهوى وتتحكم الشهوة ، فيغمط الحق ، ويتعدى المعتدى الحد . فلا تكل الحكمة من تشريع الأحكام إلا إذا وجدت قوة لإقامة الحدود ، وتنفيذ حكم القاضى بالحق ، وصون نظام الجاعة . وتلك القوة لا يجوز أن

<sup>(</sup>٤٦) [الأعال الكاملة للإمام محمد عبده ] جـ ٢ ص ١٧٥ ، جـ ٣ ص ٢٨٨ ، ٢٨٦ ، ٢٨٥

تكون فوضى فى عدد كثير، فلابد أن تكون فى واحد، وهو السلطان أو الخليفة ... (٤٧) \_ [الدولة ] \_ .. فالله يزع بالسلطان مالايزع بالقرآن ! ..

فهى ، إذن ، « دولة » : « إسلامية » و « مدنية » فى ذات الوقت ..
 للشريعة مكان السيادة والهيمنة على « واقعها الحى » وعلى « القانون » المنظم لحياة هذا الواقع ..... والأمة هى مصدر السلطة والسلطان فى التشريع والتقنين لمقاصد هذه الشريعة وتجسيد فلسفاتها واقعا ، ووضع مقاصدها فى المارسة والتطبيق ...

وإذا كانت العلوية الويضة إسلامية وضرورة شرعية إنسانية الله وليست مجرد حق من حقوق الإنسان ، فإن حرية الأمة لن تتحقق إذا لم تكن ، في سياسة الدولة والمجتمع ، مصدرا للسلطة والسلطان .. الافاحكة والعدل في أن تكون الأمة ، في مجموعها ، حرة مستقلة في شئونها ، كالأفراد في خاصة أنفسهم ، فلا يتصرف في شئونها العامة إلا من تثق بهم من أهل الحل والعقد ، المعبر عنهم في كتاب الله يأولى الأمر ، لأن تصرفهم ، وقد وثقت بهم ، هو عين تصرفها ، وذلك منهى ماتكون به سلطتها من نفسها .. (١٨)

بل إن كون الأمة هى مصدر السلطة فى حياتها السياسية ليبلغ الحد الذى يجعلها الحاكمة على الدولة .. فهى تبايع الحاكم وتتوجه ــ إن كان ملكا ــ على شرط الدستور والقانون ، فإن وفي كانت له حقوق الطاعة ، وإلا ، فإما

<sup>(</sup>٤٧) المصدر السابق حـ٣ ص ٢٨٧\_

<sup>(</sup>٤٨) المصدر السابق . جـ٥ ص ٢٥٨

أن يبغى رأسه بلاتاج ، أو تاجه بلا رأس ؟!...، (١٩)

هكذا كشفت مدرسة [الجامعة الإسلامية] النقاب عن الوجه المشرق لإسلامنا في هذا الموضوع .. موضوع طبيعة السلطة السياسية في الدولة والمجتمع كما يراها الإسلام، واليقظة الإسلامية الحديثة ..

### والعروبة المتميزة في المحيط الإسلامي :

بعض الناس لايستسيغون القول بأن لتيار [ الجامعة الإسلامية ] موقف القومى عربى ، أيصر تميز العرب ، قوميا ، فى المحيط الإسلامى ، بل وعقد لهم لواء القيادة فى هذا المحيط ! . . لايستسيغون هذا القول ، ويتساءلون ، منكرين ومستنكرين : أنَّى يوجد للفكر القومى مكان عند دعاة الجامعة الإسلامية ؟! . . وألا يدخل ذلك فى باب الجمع بين المتناقضات ؟! .

لكننا نقول: إن هذا الرأى لايعدو أن يكون ثمرة من ثمرات النظرة السطحية للأمور، النابعة من الكسل العقلى، الذى يمنع هؤلاء من فقه الفكر والمواقف التي بلورها تيار [ الجامعة الإسلامية ] حول هذا الموضوع..

فالأفغاني الذي قال: « لقد علمنا ، وعلم العقلاء أجمعون أن المسلمين الايعرفون لهم جنسية \_ [ أى قومية ] \_ إلا في دينهم واعتقادهم » .. والذي دعا المسلمين قاطبة إلى الاعتصام « بحبال الرابطة الدينية ، التي هي أحكم رابطة اجتمع فيها التركي بالعربي ، والفارسي بالهندي ، والمصرى بالمغربي ، وقامت لهم مقام الرابطة النسبية .. « (٥٠) ... هو ذاته الذي يقول : « إنه وقامت لهم مقام الرابطة النسبية .. « (٥٠) ... هو ذاته الذي يقول : « إنه

<sup>(</sup>٤٩) [الأعمال الكاملة لجمال الدين الأفغاني ] ص ٤٧٨ . ٤٧٩ .

<sup>(</sup>٥٠) المصدر السابق . ص ٣٠٧ ، ٣١٠ .

لاسبيل إلى تمييز أمة عن أخرى إلا بلغتها . والأمة العربية هي عرب قبل كل دين ومذهب . وهذا الأمر من الوضوح والظهور للعيان بما لايحتاج معه إلى دليل أو برهان . . «(٥١) .

وفي الوقت الذي مارس فيه الأفغاني الدعوة لقيام رابطة [للجامعة الإسلامية] بقيادة السلطان العناني عبد الحميد الثاني [ ١٣٥٨ - ١٣٣٨ هـ ١٨٤٢ ما ١٩٨١ ما لتجمع عالم الإسلام ضد الندخل الاستعاري الأوربي وكان صوته يعلو بنقد الدولة العنانية لرفضها الاستعراب ، وتحويل الترك بواسطة اللغة والحضارة ، إلى «جزء من الأمة العربية »!.. فكتب عن هذا : «الخطأ العناني القاتل «يقول : «لقد أهمل الأتراك أمرا عظها .. وهو اتفاذ اللسان العربي لسانا للدولة .. والسعى لتعريب الأتراك .. وإنما فعلت العكس ، إذ فكرت بتتربك العرب ، وما أسفهها سياسة وأسقمه من العكس ، إذ فكرت بتتربك العرب ، وقد تبارت الأعاجم في الاستعراب وتسابقت ، وكان اللسان العربي لغير المسلمين ، ولم يزل ، من أعز الجامعات وأكبر المفاخر ؟! .. إنها لو تعربت لانتفت من بين الأمتين النعرة القومية ، وذال داعي النفور والانقسام ، وصاروا أمة عربية ... «٢٥) واحدة ! ..

ومحمد عبده ، وهو المهندس الأعظم لمدرسة التجديد الإسلامي ، وروح نيار [ الجامعة الإسلامية ] هو القائل عن الإسلام ، عندما كانت السلطة والدولة في أهله عربية : «كان الإسلام عربيا ، ثم لحقه العلم فصار عربيا ، بعد أن كان يونانيا » ! . . (٥٣)

<sup>(</sup>٥١) المصدر السابق . ص ٢٣٧.

<sup>(</sup>٥٣) المصدر السابق . ص ٢٣٤ : ٣٣٧ : ٣٣٧ .

<sup>(</sup>٥٣) [الأعال الكاملة للإمام محمد عبده ] جـ٣ ص ٣١٧ .

لكن ... هل هي « المتناقضات » التي يستحيل اتساقها ؟! ... وإذا لم يكن الأمركذلك ، فكيف يستقيم الحديث عن أن المسلمين « لاجنسية لهم إلا في دينهم واعتقادهم » الديني ، مع الحديث عن أن « الأمة العربية هي عرب ، قبل كل دين ومذهب » ، والدعوة إلى تعرب الترك ، ليصبحوا جزءا من « الأمة العربية » .. بل والحديث عن « الإسلام دينا عربيا » ؟! ..

إنها ليست « متناقضات » ... بل هي الفكر المتسق ، الذي وازن به تيار [ الجامعة الإسلامية ] بين « الخصوصية القومية للعرب » ، كأمة ، بالمعنى القومي ، في محيط إسلامي ضم أثما تدينت بالإسلام الدين ، وبين « عموم » الرابطة والجامعة الاعتقادية والملية التي جمعت كل من تدين بهذا الدين .. وفي هذه الموازنة تكمن عبقرية هذا التيار في هذا الميدان ! ..

فبين « الأقوام المسلمين » رابطة مؤسسة على عقائد الإسلام ، ومتمثلة في آدابه ... وهي بالنسبة لهم جميعا بمثابة « الجنسية الإسلامية » .. لكن هذه الشعوب الإسلامية تسكن أقاليم متعددة ، وتنتمى إلى قوميات تميزها لغات مختلفة ، الأمر الذي أثمر تمايزا بين هذه القوميات .. « وتحت هذه المؤثرات ــ الإقليم ، واللغة ، والأخلاق ، والعوائد ــ كما يقول الأفغاني ــ تحصل للأقوام ميزة ، وتتأصل فيهم محبة البقاء على مألوفهم ، والذود عنه ، واعتبار من خالفه أنه ليس منهم ، بل هو غيرهم بمعنى الغيرية المطلقة ! . ، (ده) ...

وهذه «الغيرية» القومية ، التي تمثل واقعا قائها في المحيط الإسلامي ، الذي تجمعه رابطة الإسلام ، هي التي جعلت الأفغاني ينيه على أن مطلب

<sup>(</sup>٤٥) [الأعمال الكاملة لجال الدين الأفغاني ] ص ٤٢٨ : ٢٨ ٤

تيار [الجامعة الإسلامية] لايرق اللوحدة السياسية اللأم الإسلامية، افإن هذا ربماكان عسيرا . ولكني أرجو أن يكون سلطان جميعهم القرآن . ووجهة وحدثهم الدين . وكل ذي ملك على ملكه ، يسعى بجهده لحفظ الآخر ما استطاع ، فإن حياته بجياته . وبقاءه ببقائه ! . . الله (٥٥) .

فهى رابطة «التضامن الإسلامي والنصرة الإسلامية». تشد الأمم الإسلامية، التي تقوم وحدة كل منها، سياسيا، وتتأسس على رابطتها القومية التي تميزها في المحبط الإسلامي الأكبر والأوسع. فهنا «أمة «إسلامية، والمجنسية » [ قومية ] - إسلامية، قوامها رابطة الملة والاعتقاد ... وفي محيطها تتميز وتتايز «أم » و «قوميات »، بالمعنى القومي الأخص تتأسس على السيات القومية المتميزة في إطار المحيط الإسلامي الكبير..

وعند ابن باديس ـ وهو إمام الجناح المغرى لتيار [ الجامعة الإسلامية ] ـ بجد وضوحا كاملا في تصوير العلاقة بين « الأمة العربية » ، المتميزة قوميا ، وبين « الأمم الإسلامية » غير العربية ... فالعرب : أمة في القومية .. وفي السياسة . والوحدة السياسية ، بمعنى وحدة الدولة ، أمر وارد ، بل واجب بين من يتمتعون منهم بالاستقلال عن مناطق نفوذ الاستعار وسيطرته . أما الأمم التي تجمعها رابطة الملة والاعتقاد الديني ، دون رابطة العروبة القومية . فإن رابطة الدين تثمر لها وحدة في النواحي الأدبية والاجتماعية ـ دون السياسية ـ ومن ثم دون الدولة الواحدة . وبعبارة ابن باديس : فنحن « إذا السياسية ـ ومن ثم دون الدولة الواحدة . وبعبارة ابن باديس : فنحن « إذا السياسية ـ ومن ثم دون الدولة الواحدة . وبعبارة ابن باديس : فنحن « إذا السياسية ـ ومن ثم دون الدولة الواحدة . وبعبارة ابن باديس : فنحن « إذا السياسية ـ ومن ثم دون الدولة الواحدة . وبعبارة ابن باديس : فنحن « إذا السياسية ـ ومن ثم دون الدولة الواحدة . وبعبارة ابن باديس : فنحن « إذا السياسية ـ ومن ثم دون الدولة الواحدة . وبعبارة ابن باديس : فنحن « إذا السياسية ـ ومن ثم دون الدولة الواحدة . وبعبارة ابن باديس : فنحن « إذا المحرب ، فإننا نعني : هذه الأمة الممتدة من المحيط المندى شرقا إلى المحيط الإطلانطيق غربا ، والتي تنطق بالعربية ، وتفكر بها ، وتتغذى من

<sup>(</sup>٥٥) الصدر النابق ص ٣٤٥.

تاريخها . وتحمل مقدارا عظيا من دمها . وقد صهرتها القرون في بوتقة التاريخ حتى أصبحت أمة واحدة . هذه الأمة تربط بينها ـ زيادة على رابطة اللغة ـ : رابطة الجنس ، ورابطة التاريخ ، ورابطة الألم ، ورابطة الأمل . فالوحدة القومية والأدبية متحققة بينها لامحالة . . وبين الشعوب العربية المستقلة تمكن الوحدة السياسية ، بل وتجب . أما المسلمون الذين تتوزعهم عدة قوميات ، فإن علاقتهم شاملة لناحيتين :

- ناحية سياسية دولية ..
- وناحية أدبية اجتماعية ...

فأما الناحية السياسية الدولية ، فهذه من شأن أممهم المستقلة ، وأما الناحية الأدبية الاجتماعية فهى التي يجب أن تهتم بهاكل الأمم الإسلامية . إنها مهمة جماعة المسلمين ، وهم أهل العلم والحبرة الذين ينظرون في مصالح المسلمين الدينية والأدبية . . « (٢٠)

هكذا وضحت الرؤية . وتحددت العلاقات ، والتصورات ...

ولقد برئ تيار [ الجامعة الإسلامية ] من شبهة تأسيس التمايز القومى للأمة العربية فى المحيط الإسلامى على أسس عرقية أو عنصرية ... فالعروبة ، عند أعلام هذا التيار ، مؤسسة على ثمرات التميز فى اللغة والإقليم ، والعادات والتقاليد ... وعندهم أن اللغة « لها آداب ، ومن هذه الآداب تحصل ملكة الأخلاق ، وعلى حفظها تتكون العصبية ! » ... وللغة « تأثير معنوى \_

<sup>(</sup>٥٦) [كتاب آثار ابن باديس] جـ ٣ ص ٣٩٨ ، ٣٣٩ ، ٤١١ . جمعها وتشرها الدكتور عار طالبي . طبعة الجزائر سنة ١٩٦٨ م .

علاوة على التأثير المادى \_ يجعلها من أكبر الجوامع التي تجمع الشتات ، وتنزل من الأمة منزلة أكبر المفاخر » ، حتى لتصبح طوق النجاة للأمة ، تجمع شملها القومي إذا غالتها وحاولت اغتيال وحدتها التجزئة المفروضة على وطنها القومي من قبل الغزاة ! « فكم رأينا دولا اغتصب ملكها الغير ، فحافظت على لسانها \_ [ لغتها ] \_ محكومة ، وترقبت الفرص ، ونهضت بعد دهر ، فردت ملكها ، وجمعت من ينطق بلسانها إليها ، والعامل في ذلك إنما هو اللسان قبل سواه ، ولو فقدوا لسانهم لفقدوا تاريخهم ، ونسوا مجدهم ، وظلوا في الاستعباد إلى ماشاء الله ! . . « (٥٠) .

وأعلام هذا النيار يؤصلون « المعيار اللغوى للعروبة « بحديث الرسول \_ صلى الله عليه وسلم \_ الذى يقول فيه : « أيها الناس ، إن الرب واحد ، والأب واحد . كلكم لآدم ، وآدم من تراب . وليست العربية بأحدكم من أب ولا أم ، وإنما هي اللسان ، فمن تكلم بالعربية فهو عربي ه (٥٨) .

وهم لايقفون ، فقط ، عند تقرير حقيقة تميز العرب قرميا في المحيط الإسلامي ، بل ويتبنون الدعوة إلى دور قائد للأمة العربية في هذا المحيط !..

- فالأفغاني قد دعا إلى تعرب الذك ، ليصبحوا حزءا من « الأمة العربية »
   الواحدة !..
- والإمام محمد عبده رأى أن عظمة هذه الأمة قد تحققت عندما «كان الإسلام عربيا»... فلم تغلب الجند غير العربي «من النزك والديلم وغيرهم»

<sup>(</sup>٥٧) [الأعمال الكاملة لجمال الدين الأفعالي ] ٢٢١ ، ٢٢٤

<sup>(</sup>٥٨) رواه ابن عماكر ، بسنده ، عن مالك الزهري ، عن أبي سلمة بن عبد الرحمن ــ ( تاريخ بغداد ) ــ

على الخلافة العربية ، « هناك استعجم الإسلام وانقلب أعجميا « فكان التراجع والتخلف والجمود ! . (٩٠)

- والكواكبي ـ وهو إمام الجناح المشرق لتيار [الجامعة الإسلامية] ـ يعقد للعرب لواء القيادة في تجديد عالم الإسلام والشرق فيقول: إن «العرب هم الوسيلة الوحيدة لجمع الكلمة الدينية ، بل الكلمة الشرقية .. وهم أنسب الأقوام لأن يكونوا مرجعا في الدين وقدوة للمسلمين ، حيث كان بقية الأمم قد اتبعوا هديهم ابتداء ، فلا يأنفوا عن اتباعهم أخيرا .. «(٢٠٠)!
- وابن باديس يرى أن العرب قد رشحوا لهداية الأمة ، وأن الأمم التى تدين بالإسلام وتقبل هدايته ستتكلم بلسان الإسلام ، وهو لسان العرب ، فينمو عدد الأمة العربية بنمو عدد من يتكلم لغنها ، ويهندون مثلها بهدى الإسلام ... فالعروة وثنى بين الإسلام والعروبة .. ونمو الاسلام يعنى نمو الأمة العربية .. ولذلك فإن رسول الإسلام \_ صلى الله عليه وسلم \_ كان ارسول الإنسانية .. ورجل القومية العربية ، والأمة العربية ، في آن واحد .. نهدي ، ونخيها توجيه ، ونحيا لها ، ونموت عليها .. ، كما يقول ابن باديس (٢٠٠ إ ..

هكذا تميز موقف تيار [الجامعة الإسلامية] من قضية العروبة ، وتميز العرب قوميا ، ومن علاقة هذا الكيان القومي العربي بالمحيط الإسلامي ... فأعلام هذا التيار لم يقفوا عند العروبة ، رافضين لروابط الملة والاعتقاد

<sup>(</sup>٥٩) [الأعمال الكاملة للإمام محمد عبده] جـ ٣ ص ٣١٧ ، ٣١٨ .

<sup>(</sup>٦٠) [الأعال الكاملة لعبد الرحمن الكواكبي] ص ٣٥٨.

<sup>(</sup>٦١) [كتاب آثار ابن باديس] جـ٤ ص ١٧ = ١٩ - ٢١ .

الديني - كما صنع «القوميون العلمانيون « - ... ولم ينحازوا إلى الرابطة الإسلامية ، زاعمين تناقضها مع الخايز القومي ، الذي هو أخص منها - كما صنع فريق من العاملين في الحقل الإسلامي - ... وإنما وازنوا بين الرابطتين ، ودعوا إلى دور قائد للأمة العربية في ألحيط الإسلامي ، سواء في تجديد الدين أو في النهضة التي تجدد للعرب والمسلمين دنياهم ، وتعيد لهم استقلالهم الحضاري الذي ميزهم تاريخيا عن أمم وحضارات أخرى ..

### وحضارة: جديدة .. ومتميزة:

لقد أبصر تيار [ الجامعة الإسلامية ] الهدف الاستعارى الأوربي القديم ... ذلك الهدف الذي تجلى في كل موجات الغزو التي تعرض لها وطن العروبة خلال هذا الصراع التاريخي الطويل .. فالغرب يويد أن يحرز النصر على الجهة الحضارية ، باحتواء العرب حضاريا ، حتى يختم دورات هذا الصراع بانتصار حاسم ونهائي ، ومن ثم فهو ، وقد عاد مسلحا هذه المرة بالثورة الصناعية وتمارها العديدة من أدوات القوة المتنوعة ، وبالحضارة الأوربية المتألقة والمتفردة على خريطة الكوكب الذي يسكنه الإنسان ، يريد أن لاتظل حضارته هذه حضارة جاليته الأوربية ومستوطنيه فقط في مستعمراته العربية والإسلامية ، وذلك كي لاتتكرر قصته القديمة يوم زالت حضارته بزوال الدولة الاستعارية القديمة ، اغريقية .. وبيزنطية .. وبطلمية .. وسواء أكانت السبل هي القهر بالمسخ القومي والسحق للهوية الحضارية ، كها حاول الفرنسيون السبل هي القهر بالمسخ القومي والسحق للهوية الحضارية ، كها حاول الفرنسيون بالجزائر ، أو بالإغراء كها صنعوا هم من خلال مدارس التبشير بغيرها ، وكها صنع الأنجليز في مستعمراتهم ، فإن الهدف واحد ومحدد، وهو أن ينسلخ العرب والمسلمون عن هويتهم الحضارية المتميزة ، فيصبحوا غوبا ، وتم عملية الاحتواء والمسلمون عن هويتهم الحضارية المتميزة ، فيصبحوا غوبا ، وتم عملية الاحتواء والمسلمون عن هويتهم الحضارية المتميزة ، فيصبحوا غوبا ، وتم عملية الاحتواء

التى تكوس النصر للغرب فى هذا الصراع الحضارى الطويل .. وفى حديث الكاتب والسياسى الاستعارى الفرنسى « جابرييل هانوتو » عن هذا الصراع الحضارى بين الحضارة الأوربية ، التى يسميها « المدنية الآرية المسيحية ، و وبين الحضارة العربية الإسلامية ، التى تشد العرب - كها يقول - إلى « الماضى الآسيوى » ، يتجلى فرح المستعمرين بما لاح لهم من نجاح هذا المخطط « التغريبي » في بعض أقطار الشهال الأفريق - تونس - وهو النجاح التغريبي الذي تحدث عنه هانوتو بقوله : « يوجد الآن بلد وأرض تنفلت شيئا فشيئا من مكة ومن الماضى الآسيوى » (١٦٠) ؟ ! ...

وحتى لا يتحقق للاستعار هذا الهدف الكبير، القديم والجديد، كانت دعوة تيار الجامعة الإسلامية إلى تجديد الحضارة العربية الإسلامية، تجديدها وليس التخلى عنها، ولا استبدالها ... فني الوقت الذي تصدى فيه هذا التيار للتحديات التي مثلت قبود عصور التخلف على حركة الأمة ويقظتها ونهضتها .. وتصدى للغزوة الاستعارية الأوربية، كاحتلال عسكرى ونهب اقتصادى، تصدى كذلك لدعاة إحلال حضارة الغرب محل حضارتنا العربية الإسلامية، التي لم تكن صورتها التي تقدمها المؤسسات التقليدية يومئذ تغرى بالاستلهام أو تعث على الاحترام ! ..

ولقد انطلق هذا التيار في دعوته لتجديد حضارتنا المتميزة من عدة منطلقات يجمعها ويربطها خيط واحد ..

الـ فنحن أمة عريقة ، ولحضارتنا مزاج متميز وطابع خاص .. وتميّز هذه الحضارة بالموقف المتوازن والموازن بين المتناقضات ، وتمثيلها « للضمير »

<sup>(</sup>٦٢) [الإسلام والرد على متقديه ] مجموعة أبحاث\_ ص ٢٧.

فى مواجهة حضارات تميل عادة إلى طرف واحد من طرفى الظاهرة .. يعطى حضارتنا هذه ميزة ، ويعصمها من مخاطر وأخطار يشكو منها الآخرون ..

٧ - إن للمزاج الحضارى المتميز علاقة عضوية بتكوين الأمة ، ومقومات هذا التكوين ، وإذا كانت الأمة ، كما هو حال أمتنا ، ذات عراقة حضارية وتراث غنى ودور بارز فى تاريخ الإنسانية وصراعاتها الحضارية ، فليس من السهل تجريدها من ثوبها الحضارى الخاص ، والقذف بها تحت عباءة الآخرين ! . . بل قد يستحيل ذلك حتى لو أراد نفر من بنيها ، مخلصين كانوا أم مخادعين! . . . وبعبارات ابن باديس عن «الغيرية الحضارية» - أى التميز للجزائر عن فرنسا : « إن هذه الأمة الجزائرية ليست هى فرنسا ، ولاتستطيع أن تصير فرنسا ولو أرادت . . . ؟! . .

" إن الدعوة إلى « حضارة عربية إسلامية متميزة ، لا يعنى تقديس الماضى ، ولا العودة إليه كى نعيش فى قوالبه ، بل ولا الأخذ بجميع أصوله فى التحدن .. وإنما الذى تعنيه هذه الدعوة هو الأخذ « بالثوابت » من الأصول » ، التى تمثل القسمات المميزة للشخصية الحضارية العربية الإسلامية ... وهذه الأصول التى تحمل صلاحيات العطاء المعاصر ، وتمثل قوة دفع وطاقة تحريك للأمة نحو التقدم ، إنما تمثل ، بمالها من قداسة فى نفوس الأمة ، مناخا ملائما يسرع بحركة الأمة كى تنخرط فى عملية التجديد واليقظة والتطور ، على عكس حالها إذا ما دعيت إلى نمط جديد وغريب ليس لأصوله فى ضميرها قداسة واحترام ... ففارق بين أن تقتنع صفوة مستنيرة بنمط خصارى معين ، فتنخرط فى العمل لسيادته وتسويده ، وبين أن تدخل الأمة عضر تجديد حضارتها الخاصة ، الممثلة لذاتيتها ، والمحسدة لخصوصيتها القومية ، مسوقة إلى ذلك بقيم وأفكار ومواريث لها فى نفوسها وضائرها هالات

المقدسات .. فنطاق « التحديث » ، فى الحالة الأولى ، محدود ، ومن السهل حصاره واقتلاعه ـ علاوة على انتفاء ملاءمته وجدواه ـ أما فى الحالة الثانية ، فإن السعى فى « التجديد » سيكون سريعا وحثيثا ، ونطاق انتشاره سيكون عاما وشاملا ، واقتلاع الأعداء لآثاره سيكون مستحيلا .. وذلك فضلا عن جدواه النابعة من ملاءمته للأمة التى تنهض بهذا « التجديد » ..

إذن ، فالمطلوب هو البدء من بعض أصول الماضي - أى « الثوابت » - الصالحة ، والتي تمثل « الروح الحضارية » للأمة ، والضامنة لها استمرارية مسيرتها الحضارية .. وبعبارة الأفغاني - في المنهاج الذي تحدد لـ [ العروة الوثق ] .. « فإن الظهور في مظهر القوة ، للغع الكوارث ، إنما يلزم له التمسك ببعض الأصول التي كان عليها آباء الشرقيين وأسلافهم » (٦٢).

وهذه «الأصول - الثوابت » - كما يقول محمد عبده - هي التي ستجعل الأرض ، إنسانيا وفكريا ، مجهدة للإصلاح والتجديد والنهضة .. فالناس سيصغون «للمؤذن » ، ويلبون نداءه ، لأنه يؤذن فيهم من داخل سور مدينتهم ، وبلغتهم ، وبما هو مألوف لهم .. وليس من خارج السور ، برطانة الأعاجم والخواجات ! .. وعندما يكون الأمر «تجديدا » للأصول الثوابت فستكون لدعوته في قلوب الأمة وعفولها قواعد ومقدمات تعين على انخراط الأمة في مشروعها القومي النهضوي ، تشدها إليه «العوامل الطبيعية للانتماء » .. وبعبارة محمد عبده : « فهذه سبيل لمريد الإصلاح في المسلمين لامندوحة عنها ، فإن إنيانهم من طرق الأدب والحكمة العارية عن صبغة الدين يحوجه إلى إنشاء بناء جديد ، ليس عنده من مواده شيء ، ولايسهل الدين يحوجه إلى إنشاء بناء جديد ، ليس عنده من مواده شيء ، ولايسهل الدين يحوجه إلى إنشاء بناء جديد ، ليس عنده من مواده شيء ، ولايسهل

<sup>(</sup>٦٣) [الأعال الكاملة لجال الدين الأفعالي ] ص ٣٣٥.

عليه أن يجد من عماله أحدا. وإذا كان الدين كافلا بتهذيب الأخلاق وصلاح الأعمال وحمل النفوس على طلب السعادة من أبوابها ، ولأهله من الثقة فيه ما بيناه ، وهو حاضر لديهم ، والعناء في إرجاعهم إليه أخف من إحداث ما لا إلمام لهم به ، فلم العدول عنه إلى غيره ؟! .. العلم العدول عنه إلى غيره ؟! وإذا كان العدول عنه إلى غيره ؟! .. العدول العدول عنه إلى غيره ؟! .. العدول عنه العدول عنه إلى غيره ؟! .. العدول عنه العدول عنه إلى غيره ؟! .. العدول عنه إلى غيره ؟! .. العدول عنه العدول عنه إلى غيره ؟! .. العدول عنه العدول عنه إلى غيره ؟! .. العدول عنه العدول عنه

والتمسك بالأصول الثوابت ، والروح الحضارى للأمة العربية الإسلامية ، لا يعنى - فى رأى أعلام هذا التيار - الرجوع للعيش فى الماضى ، فلقد عابوا على « السلفية - النصوصية » - كها سبقت إشارتنا - موقفها غير الودى من العقل والتمدن والتحضر - وهو لا يعنى الاكتفاء بالتراث الدينى وعلوم الشرع فى النهضة والإصلاح ، ولا العزلة الرافضة للتفاعل الحضارى .. ذلك أن الإصلاح الدينى شىء ، والإصلاح المدنى والتجدد الحضارى شىء آخر يتأيزان ، مع الارتباط والاتصال .. والاستعانة بالدين فى تحريك الأمة إلى التجدد الحضارى ، مستعينة بمنابعه النقية ، لا يعنى أن التجدد الحضارى هو ذات الإصلاح الدينى .. وبعبارة محمد عبده : « .. لو رزق الله المسلمين حاكما يعرف دينه و يأخذهم بأحكامه ، لوأيتهم قد نهضوا ، والقرآن الكريم فى إحدى اليدين ، وما قرر الأولون وما اكتشف الآخرون فى اليد الأخوى ، ذلك لآخوتهم ، وهذا لدنياهم ولساروا يزاحمون الأوربيين فيزحمونهم ، «(١٥) » ا

فالعلاقات لاتعنى طمس التمايز والفروق، أو تحويل الوسائل إلى غايات !..

٤ ـ وكما رفض تيار [ الجامعة الإسلامية ] « سلفية الجمود » عند فكرية

<sup>(</sup>٦٤) [الأعال الكاملة للإمام محمد عبده] جـ٣ ص ٢٣١

<sup>(</sup>٦٥) المصدر السابق. جـ ص ٢٥١ ، ٢٥٢.

العصور المملوكية العنانية .. كذلك رفض طريق « التغريب » . الذى مثل أصحابه « السلفية الغربية » ؟ إ .. التى انهر تيارها بالغرب ، فدعا إلى أن نبدأ من حيث انتهى الغرب ، وأن نسلك نفس الوسائل والوسائط التى سلكها الغرب إلى ذات الغايات والأهداف التى استهدفها .. رفض هذا التيار سبيل التغريب ، لمنافاته لحقيقة « التمايز الحضارى » لأمتنا عن الحضارة الغربية .. وكتب الأفغاني في منهاج [ العروة الوثق] يقول : « إنه لا ضرورة ، في إيجاد المنعة ، إلى اجتماع الوسائط وسلوك المسالك التى جمعها وسلكها بعض الدول الغربية الأخرى ، ولاملجئ للشرق في بدايته أن يقف موقف الأوربي في المغايته ، بل ليس له أن يطلب ذلك ، وفيها مضى أصدق شاهد على أن من طلبه فقد أوقر نفسه وأمته وقوا أعجزها وأعوزها ! .. «(٢٠)

والأفعاني يرى في هؤلاء «المتغربين»، الذين افتقدوا الثقة بالذات والأصالة والأمل في بناء الحضارة المتميزة، حتى لقد استحكمت منهم «عقدة الأوربي»!.. يرى فيهم خطرا يفتح للاستعار في حياتنا الثغرات، فيقول: «إن أشد وطأة على الشرق، وأدعى إلى تهجم أولى المطامع من الغربيين، وتذليل الصعاب لهم، وتثبيت أقدامهم، هم أولئك الناشئة، الذين بمجرد تعلمهم لغة القوم والتأدب بأسفل آدابهم، يعتقدون أن كل الكمالات إنما هو في تعلموه من اللسان، على بسائطه، وفيا رأوه من بهرج مظاهر الحالات، وقراءة سيروسير من قطع مراحل من الغربيين في سبيل الأخذ في ترقية أمته، بدون أن كل الرذائل ودواعي الحطة ومقاومات التقدم إنما هي في قومه،

<sup>(</sup>٦٦) [الأعمال الكاملة لجمال الدين الأفغاني ] ص ٣٣٠ .

فيجرى مع تيار غريب من امتهان كل عادة شرقية ، ومن كل مشروع وطنى تتصدى له قثة من قومه أو أهل بلده ، ويأنف من أى عمل ما لم يشارك فيه الأجنى ؟ 1 . . . ، (١٧١)

فالاعتراض هنا ليس على «سبر غور » أسرار التقدم الغربي، للتمييز بين «الضروري النافع »، و «الضار غير الملائم »، للاستفادة بالأول، بالتمثل الطبيعي والصحى ، مع تجنب الناني ورفضه .. فمن قبل صنع العرب ذلك يوم أخذوا، من موقف المستقل وموقع القادر على التمييز، عن الفرس والهنود واليونان ، كي يصنعوا الذاتي والجديد والمتميز .. وإنما الاعتراض على « تقليد المنبهر » ، الذي أفقده « الانبهار » الثقة بالذات ، والقدرة على التمييز؟! ..

فالتمايز الحضارى ، الذى هو الاحقيقة واقعة الدي يدعونا إلى أن نبصر ما لكل حضارة من خصوصية . وهذه الخصوصية لاتننى وجود ماهو عام وميراث إنسانى تشترك فيه كل الحضارات .. وفتح النوافذ على مختلف الحضارات يجب أن يكون واعيا يما هو الخاص الموما هو الاعام المن غير الطبيعى ، وغير المفيد زرع الأجسام الحضارية الغربية في بيئات لاتحتاجها ولا تفيد مها ... وبهذا الفهم علينا أن ننظر خصوصية التمدن الأوربي ، باعتباره - كما يقول الأفغاني - : الاقي الحقيقة تمدنا للبلاد التي نشأ فيها على نظام الطبيعة وسير الاجتماع الإنساني إ .. الما الذين يقلدون هذه الخصوصية ، المقدمات منها والنتائج ، فإنهم - وفق عبارة الأفغاني - : المنفون ثروتهم إلى غير بلادهم إ .. ويميتون أرباب الصنائع من قومهم إ .. وهذا جدع لأنف الأمة ، يشوه وجهها ، ويحط بشأنها إ .. فلقد علمتنا

<sup>(</sup>٦٧) المصدر السابق. ص ١٩٠.

التجارب أن المقلدين ، من كل أمة ، المنتحلين أطوار غيرها ، يكونون فيها منافذ لتطرق الأعداء إليها .. وطلائع لجيوش الغالبين وأرباب الغارات ، عمادون لهم السبيل ، ويفتحون الأبواب ، ثم يثبتون أقدامهم ؟! .. » (١٦٨) ..

فالتمدن: نبت طبيعي، ونمو طبيعي، بينه وبين مقدماته وموروثه وملابساته علائق تجعل له تمايزا عن نظيره الذي تختلف عنده المقدمات والمواريث والملابسات. الأمر الذي يمايز بين الحضارات والشخصيات القومية لأمم هذه الحضارات.

وهذا التنايز الحضارى إذا كان يعنى الرفض « للتبعية « الحضارية ، والانسحاق أمام عدوانية الحضارة الغربية وغزوها الفكرى واستعلائها .. فإنه لايعلى الانغلاق الرافض لاستلهام مصادر القوة التي تدعم وتنمى النهضة المستقلة والمتميزة لحضارتنا العربية الإسلامية .. فرفض « التبعية » لابد وأن يقترن برفض التقوقع والعزلة والانغلاق ... فالتعددية الحضارية حقيقة من حقائق الواقع .. واكتفاء حضارة ما بذاتها عن غيرها من الحضارات هو خرافة من الخرافات ! ..

0 0 0

على هذا النحو فكر تيار الجامعة الإسلامية .. وبهذا النهج صاغ معالم مشروع للنهضة الحضارية المستقلة ، لازال بانتظار من يطوره .. ويُضعه فى المارسة والتطبيق ! (٦٩)

<sup>(</sup>٦٨) المصدر السابق ص ١٩٥\_١٩٧ .

<sup>(</sup>٢٩) لمزيد من التفاصيل انظر كتابنا [تيارات الفكر الإسلامي] ص ٣٤٧-٣٨٥

## (٥) جماعَة الإخوان المسلمين

لقد بلغت الحرب العالمية الأولى [ ۱۳۳۲ ــ ۱۳۳۷ هـ ۱۹۱۴ ــ ۱۹۱۸ م ] بالوطن العربي والعائم الإسلامي قمة المأساة ؟ ! ...

فالوطن العربي قد سقط بأكمله ، تقريبا ، تحت الاحتلال الاستعارى الغربي ، و « الحلافة العثانية » قد أزالتها « العلمانية » التركية التي تزعمها كمال أتاتورك [ ١٢٩٨ – ١٣٥٧ هـ ١٨٨٠ – ١٩٣٨ م] فطويت صفحتها [ سنة التورك [ ١٩٩٤ هـ ١٩٩٤ م] . وهكذا ضاع « الرمز » و « الشكل » الذي كان قد بتي « لحركة اليقظة الإسلامية » ، ترجو له الإصلاح وتحاول في بنائه الترميم ! . . كما ضاع أمل ه التيار القومي » العربي في الدولة القومية العربية المستقلة ، ووضحت خديعة الاستعار لهذا التيار . فلقد استعان به في الحرب ضد الدولة العثمانية ، في ذات الوقت الذي كان يوزع فيه وطنه ، وفق معاهدة العبكس – يبكو » [ ١٩٣٤ – ١٩٣٥ هـ ١٩١٦ م] بين أطراف المد الاستعاري . . ويمهد السبيل « بوعد بلفور » [ ١٩٣٦ هـ ١٩١٧ م] بين أطراف المد صهيوني عنصري استيطاني ، يقطع امتداد أرض الأمة العربية ، فيحول دون وحدثها ، ويكون بمثابة القوة الضاربة لأحلام هذه الأمة ومساعيها في التقدم والوحدة والانعتاق ! . .

ويومئذ علا صوت « تيار التغريب » ، حتى لقد انفرد بالساحة تقريبا ... وحقق مايشبه الهيمنة في المدرسة والجامعة والمنتدى والصحيفة والكتاب والديوان ... وفى طرائق العيش ، وترتيب المنازل ، ومناهج التفكير .. بل وفى القيم والمعايير والأخلاق ! .. الأمر الذى أجبر قطاعا من التيار الإسلامى - وخاصة أولئك الذين وقفت بهم اختياراتهم الفكرية عند الجمود الموروث - أجبره على التقوقع والانزواء .. وكادت المقولة التي تزعم : أن تقدمنا رهن بأن نصبح غوبا فى الحضارة ، وأن هذا هو الطريق لنكون شركاء للغوب ، بدلا من أن نظل مجرد هامش تابع له .. كادت هذه المقولة أن تصبح مسلمة من المسلمات ! ..

وأمام هذا النجاح الذي حققه تيار « التغريب » ، لاح الخطر في الأفق واضحا وعظيا . قالوطن الذي تحول إلى « هامش » لاقتصاد الغرب الاستعاري وأمنه ، يوشك أن يتحول إلى « هامش لحضارته » ، ولو تم ذلك فستتأبد التبعية ، وتذوب الهوية ، وتمسخ الشخصية الحضارية والقومية ، ويستحكم الاستغلال ! . .

وهنا ، وفى هذا المنعطف التاريخي ، عاد القانون القديم ليفعل فعله من جديد ... فتطلعت الأمة ، بالفطرة والوعى معا ، إلى حصنها العتيد ، إلى الإسلام ... وكان أن برز وتعاظم تيار اليقظة الإسلامية ، الذي تبلور هذه المرة « منظا \_ جاهيريا » ، والذي بدأ بتأسيس الشيخ حسن البنا [ ١٣٢٤ \_ ١٣٦٨هـ ١٣٦٨هـ ١٩٠٦ ] [ سنة ١٣٤٧هـ ١٣٩٨ ] . وهي الجاعة التي أصبحت أوسع حركات الإصلاح الإسلامي وتنظهاته انتشارا وتأثيرا بعالمي العروبة والإسلام في عصرنا الحديث ..

ونحن نستطيع أن تلمح في « صورة الإسلام » لدى هذه الجاعة عددا من السمات ، منها : ١ ـ أن [ الإخوان المسلمين ] ، كحركة إحياء إسلامى ، لم يكن الإسلام عندها كما هو فى « المتون » و « الحواشى » و « التعليقات » و « الاعتراضات » التى أفرزها العصر المملوكى العنائى .. بل تقدم [ الإخوان ] خطوات ، فتجاوزوا هذا المستوى المتسم بالجمود ، والمفتقر إلى الإبداع .. ومن هنا كانوا فصيلا من فصائل تبار التجديد ..

٣ ــ لكن [ الإخوان المسلمين ] لم يبلغوا في فهمهم الإسلام ، وتجديدهم لفكره ، وفي طرحهم الحلول الإسلامية لمشكلات العصر الفكرية مابلغته حركة [ الحامعة الإسلامية ] ، التي بلور فكرها جهال الدين الأفغاني ومحمد عبده وعبد الرحمن الكواكبي وعبد الحميد بن باديس .. الخ .. الخ .. فدرجة «العقلانية » لدى تيار [الجامعة الإسلامية] لانجدها عند [الإخوان المسلمين] ، كما لأنجد عندها الجرأة في تناول القضايا ، ولا الحسم إذا ما عرضت لهذه القضايا ... وربما كان في مقدمة أسباب ذلك أن [ الجامعة الإسلامية ] لم تكن تنظيما جهاهيريا ، ينخرط فيه « العامة » وينهض بنيانه على « الجاهير » ، وإنما كانت حركة « صفوة » فكرية في الأساس ، فلذلك عرضت للمشكلات بجرأة ، وقدمت الحلول الحاسمة ، وسلكت لذلك سبيلا بلغ في « العقلانية » درجة إن لاءمت « الصفوة » فقد لاتلائم « العامة » و الجمهور ؛ ؟!.. وتلك قضية لاتخطئها عين الباحث في المجتمعات المحتلفة .. وفي أية مرحلة من مراحل التاريخ .. وفي تراثنا أمثلة تشهد لذلك ... [ فالمعتزلة ] ، مثلا ، وهم فرسان « العقلانية الإسلامية » في تراثنا ، كانت تقل « شعبيتهم » ويتقلص « جمهورهم » كلما زادت قسمة الفكر « الفلسفي » في بنائهم النظري !...

٣ ــ وكما لم يكن [ الإخوان المسلمون ] على مستوى فكر حركة [ الجامعة

الإسلامية ] ، عمقا وجرأة وحسما ، فإنهم ، كذلك ، لم يكونوا - في هذا الميدان - متواضعين إلى المستوى الذي وقفت عنده [الوهابية ] أو [السنوسية ] أو [المهدية ] ، وذلك لنشأة [الإخوان ] في المجتمع المصرى ، الذي بلغ في التحضر والتقدم مستويات لاتلائمها أفكار دعوات جاءت لتلائم بيئات بسيطة أو بدوية ، لاحاجة لها إلى الفكر المركب ، إذ باستطاعتها حل مشكلات تلك البيئة البسيطة بظواهر النصوص ! . .

لقد وقف تيار [ الإخوان ] ، فكريا ، بين بين .. فلا هو بلغ « عقلانية » الأفغانى ومحمد عبده .. ولاهو وقف عند بساطة محمد بن عبد الوهاب ! .. كما أن دعاته لم يكونوا ، أبدا ، من «وعاظ السلاطين » الذين يبررون للواقع الظالم والبائس الذي تعيشه الأمة ! .. فلقد كانوا : الشكل الجاهيري للبعث الإسلامي الحديث .. والرد الإسلامي على التحدي الحضاري . الذي تمثل ، أساسا ، في « تيار التغريب » ..

#### التصدي للتغريب:

قلنا إن الحضارة الغربية ، ذات الطابع المادى ، قد اقتحمت على الواقع الإسلامي والعقل المسلم حصوته . فبعد أن احتلت الديار ، ونهبت الثروات ، اقتحمت ميدان الفكر ، بل والفكر الديني أيضا .. حتى لقد كتب « شيخ » ليثبت » علمانية الإسلام » ، وليقول عنه إنه دين لا سياسة ، ودعوة روحية لاعلاقة لها بالدولة والحكومة (٧٠) ... وكتب آخر عن القرآن كما يكتب

<sup>(</sup>٧٠) الشيخ على عبد الرازق [الإسلام وأصول الحكم] ..

عن المأثورات التاريخية ، بلا مراعاة لما له ولقصصه من « قداسة » نابعة من « الإيمان » (<sup>(۷)</sup> ۱۴...

وأمام هذا التحدى ، لم يكن هناك بد طالما في الأمة أصالة ونفاسة معدن وبقية من روح وحيوية لم يكن هناك بد من تنبه المشاعر « القومية » ، ردا على « الغزو السياسي » ، و « الإسلامية » ، ردا على « التغريب الفكرى والاجتاعي » ! . . وبعبارة الأستاذ البنا : « . إن الحضارة الغربية ، بمادنها المادية ، قد انتصرت في هذا الصراع الاجتماعي على الحضارة الإسلامية ، وفي عبادنها القويمة الجامعة للروح والمادة معا ، في أرض الإسلام نفسه ، وفي عبادنها القويمة الجامعة للروح والمادة معا ، في أرض الإسلام نفسه ، وفي انتصرت في الميدان السياسي العسكري . . وكما كان لذلك العدوان السياسي أثره في تنبيه المشاعر القومية ، كان لهذا الطغيان الاجتماعي أثره كذلك في انتعاش الفكرة الإسلامية . . « (۱۷) .

ونحن نقرأ للأستاذ البنا الكثير من النصوص التي تكشف أسباب عدائه للطابع المادى للحضارة الغربية . فهو يرى أن من أمراض هذه الحضارة ماهو مزمن . . وذلك مثل :

 ١ - الإلحاد والشك في الله وإنكار الروح والجزاء الأخروى والوقوف عند حدود الكون المادى المحسوس...

٢ ــ والأباحية والنهافت على اللذة والتفنن في الاستمتاع وإطلاق الغرائز
 الدنيا من عقالها ..

<sup>(</sup>٧١) د. طه حسين [ق الشعر الجاهل] طبعة القاهرة سنة ١٩٢٦ م .

<sup>(</sup>٧٧) [مجموعة رمائل الإمام الشهيد حسن البنا] ص ١٤٠ . طبعة دار الشهاب القاهرة .

٣\_ والأثرة في الأفراد ..

٤ \_ والربا ...

ثم يمضى فيقول: « ولقد أثبتت هذه المدنية الحديثة عجزها التام عن تأمين المجتمع وإقرار الطمأنينة والسلام فيه ، وفشلت فى إسعاد الناس ، رغم مافتحت عليهم من حقائق العلم والمعرفة وما وفرت لهم من أسباب الغنى والثراء ، ومامكنت لدولها فى الأرض من قوة وسلطان . ولما يحض عليها قرن كامل من الزمان ...»

ثم يتحدث عن انتقال هذا الخطر ، بالاستعار ، إلى بلادنا ، وتهديده لمصيرنا بذات الخطر الذي أصاب « نفس » الإنسان الأورني ، فيقول : « وقد عمل الأوربيون جاهدين على أن تغمر موجة هذه الحياة المادية ، بمظاهرها الفاسدة وجرائيمها القتالة ، جميع البلاد الإسلامية التى امتدت إليها أيديهم وأوقعها سوء الطالع تحت سلطانهم ، مع حرصهم الشديد على أن يحتجزوا النافعة ... ونجح هذا الغزو الاجتماعي المنظم بالمدارس العلمية والنقافية في عقر ديار الإسلام والتي ضمت أبناء الطبقة العليا فعلمتهم كيف ينتقصون أنفسهم ويحتقرون دينهم ووطنهم وينسلخون من تقاليدهم وعقائدهم ، ويقدسون كل ماهو غربي ، ويؤمنون بأن مايصدر عن الأوربيين وحده هو المثل الأعلى في هذه الحياة - نجح هذا الغرو الاجتماعي المنظم أعظم النجاح ، وهو غذو محبب إلى النفوس ، لاصق بالقلوب ، طويل العمر ، قوى الأثر ، وهو هذا أخطر من الغزو السياسي والعسكري بأضعاف الأضعاف .. « (٣٠) ؟!

<sup>(</sup>٧٣) المصدر السابق . ص ١٣٧ ـ ١٣٩ .

والأستاذ البنا ، هنا ، يعيد إلينا ـ فى حسم وصفاء ووضوح ـ موقف تيار [ الجامعة الإسلامية ] ، الذى تنبه إلى خطر الغزو الحضارى الغربي على الذائية الحضارية المتميزة لأمتنا . ويثبت أن دعوة [ الإخوان ] وحركتها ، إنما كانت ، فى جانب أساسى منها ، تصديا « للتغريب » ، كجناح من جناحى « التحدى الحضارى » الذى تواجهه حركة اليقظة الإسلامية . وفى الظروف التي صاحبت نشأة [ الإخوان ] كان « التغريب » هو الأشد خطرا على ذاتيتنا الحضارية الإسلامية وشخصيتنا القومية العربية وعقائد ديننا الإسلامي الحنيف ! . .

数 亞 位

### والتخلف الموروث :

ولم يكن عداء [الإخوان المسلمين] «التغريب » نابعا من رضائهم عن الواقع الفكرى المتمثل في تصورات المسلمين للإسلام، أو تطبيقاتهم لتعانيمه .. ولذلك وجدناهم ، عند التحليل «المموروث » عن السلف يميزون بين «الدين » ، كما تمثل ويتمثل في منابعه النقية ، قرآنا وسنة ، وبين «الفكر » الذي مثل «الون عصره » و «قضايا المجتمع الذي نشأ فيه » .. في اللدين ، مازم .. أما هذا «الفكر » فهو غير ملزم ، ثم إن فيه «النافع » وفيه «الضار » ، الذي يجب تجاوزه بالتجديد ..

وهم فى تحليلهم لما أصاب « الإسلام السياسي » والدولة الإسلامية عبر مسيرتها التاريخية ، لم يدافعوا عن « الموروث » الذي ساد فى العصور «المملوكية \_ العثانية» ، ذلك الذي أتاج الفرص وفتح الثغرات « لوافد التغريب » ! . . . بل قالوا إن الانقطاع قد أصاب ازدهار الدولة الإسلامية ، فتحللت عوامل قوتها . . ثم رصدوا \_ على لسان الأستاذ البنا \_ أهم عوامل التحلل فى كيان « الدولة الإسلامية » فى هذه الأسباب :

- (١) الحُلافات السياسية والعصبية وتنازع الرياسة والجاه . .
  - (ب) الخلافات الدينية والمذهبية ..
  - (جـ) الانغاس في ألوان الترف والنعيم ..
- (د) انتقال السلطة والرياسة إلى غير العرب ، من الفرس تارة والديلم تارة أخرى والماليك والأتراك وغيرهم ممن لم يتذوقوا طعم الإسلام الصحيح ، ولم تشرق قلوبهم بأنوار القرآن لصعوبة إدراكهم لمعانيه ..
- (هـ) إهمال العلوم العملية والمعارف الكونية ، وصرف الأوقات ونضييع
   الجهود في فلسفات نظرية عقيمة وعلوم خيالية سقيمة ..
- (و) غرور الحكام بسلطانهم والانخداع بقوتهم ، وإهمال النظر في التطور الاجتماعي للأمم من غيرهم ، حتى سبقتهم في الاستعداد والأهبة وأخذتهم على غرة .
- (ز) الانخداع بدسائس المتملقين من خصومهم ، والإعجاب بأعالهم ومظاهر حياتهم والاندفاع في تقليدهم فيما يضر ولاينفع .. «(٧٤)

وكان واضحا لدى [الإخوان]، كذلك، أنهم دعاة «تجديد» للموروث الفكرى الجامد والمتخلف.. وبعبارة الأستاذ البنا.. « فالإخوان... دعوة من الدعوات التجديدية لحياة الأمم والشعوب.. « (٥٠٠).

وهذا النهج التجديدي ، لم يكن مجرد « تجديد فكرى » ترقى به أذهان

<sup>(</sup>٧٤) المصدر السابق ص ١٣١ - ١٣٢.

<sup>(</sup>٧٥) المصدر السابق . ص ١٢٢ .

الصفوة ا أو تستمتع به عقول ا النخبة ، وإنما كان تجديد ا حياة الأمم والشعوب ، فالإخوان دعوة تتوجه إلى الجاهير والعامة ، تبغى خلق الفرد المسلم .. والأسرة المسلمة .. والأمم المسلمة (٢٧) ، الطلاقا من العقيدة الإسلامية ، والحركة التي تضع هذه العقيدة ، حية ، في المارسة والتطبيق ...

وبسبب من هذا النهج التجديدى ، فلقد كان « للعقل والعقلانية » ، فى فكر [ الإخوان ] ، مكان إن لم يكن بارزا فهو ملحوظ ؟ ! ...

قلقد قطع الأستاذ البنا باستحالة الخلاف والصدام بين «النظر العقلى » و « النظر الشرعى » في الأمور « القطعية » .. ورأى أن بعض المجالات مختص بواحد من سبل النظر دون الآخر .. كالإلهيهات ، مثلا . « فذات الله ، تبارك وتعالى ، أكبر من أن تحيط بها العقول البشرية ، أو تدركها الأفكار الإنسانية ، لأنها مها بلغت من العلوم والإدراك محدودة القوة ، محصورة القدرة .. فالعقل البشرى قاصر عن إدراك حقائق الأشياء .. (٧٧) » في مثل القدرة .. فالعقل البشرى قاصر عن إدراك حقائق الأشياء .. (٧٧) » في مثل هذه الميادين .. ولذلك ، فإن « الإسلام قد أرشد العقول إلى التزام حدها ، وعرفها قلة علمها ، وندبها إلى الاستزادة من معارفها ، فقال تعالى : [ وما أوتيم من العلم إلا قليلا ] (٨٧) .. وقال تعالى : [ وقل رب زدنى على (٢٠٠) .. وقال تعالى : [ وقل رب زدنى على (٢٠٠) .. وقال تعالى : [ وقل رب زدنى على (٢٠٠) .. وقال تعالى : [ وقل رب زدنى على (٢٠٠) .. وقال تعالى : [ وقل رب زدنى على (٢٠٠) .. وقال تعالى : [ وقل رب زدنى على (٢٠٠) .. وقال تعالى : [ وقل رب زدنى على (٢٠٠) .. وقال تعالى : [ وقل رب زدنى على (٢٠٠) .. وقال تعالى : [ وقل رب زدنى على (٢٠٠) .. وقال تعالى : [ وقل رب زدنى على (٢٠٠) .. وقال تعالى : [ وقل رب زدنى على (٢٠٠) .. وقال تعالى : [ وقل رب زدنى على (٢٠٠) .. وقال تعالى : [ وقل رب زدنى على (٢٠٠) .. وقال تعالى : [ وقل رب زدنى على (٢٠٠) .. وقال تعالى : [ وقل رب زدنى الغلى (٢٠٠) .. وقال تعالى : [ وقل رب زدنى الغلى (٢٠٠) .. وقال تعالى : [ وقل رب زدنى الغلى (٢٠٠) .. وقال تعالى : [ وقل رب زدنى الغلى (٢٠٠) .. وقال تعالى : [ وقل رب زدنى الغلى (٢٠٠) .. وقال تعالى : [ وقل رب زدنى الغلى (٢٠٠) .. وقال تعالى : [ وقل رب زدنى الغلى (٢٠٠) .. وقال تعالى : [ وقل رب زدنى الغلى (١٠٠) .. وقال تعالى : [ وقل رب زدنى الغلى (١٠٠) .. وقال تعالى : [ وقل رب زدنى الغلى (٢٠٠) .. وقال تعالى : [ وقل رب زدنى الغلى (١٠٠) .. وقال تعالى : [ وقل رب زدنى الغلى (١٠٠) .. وقال تعالى : [ وقل رب زدنى الغلى (١٠٠) .. وقال تعالى (١٠٠) .. وقال تعالى : [ وقل رب زدنى الغلى (١٠٠) .. وقال تعالى (١٠٠) ..

وإذا كانت « طبيعة المبحث » هي التي تحدد أداة النظر فيه ، وهل الأولى

<sup>(</sup>٧٦) المصدر السابق . ص ٥٥ \_

<sup>(</sup>٧٧) المصدر السابق. ص ٢٩٦.

<sup>(</sup>٧٨) الإسراء: ٨٥.

<sup>. 118 :</sup> ab (V9)

<sup>(</sup>٨٠) [محموعة رسائل الإمام الشهيد حسن البنا] ص ٢٩٤.

أن تكون « العقل » أو « الشرع » ، فإن خلافها إنما يكون في « الظاهر » وفيا هو « ظنى » لم يبلغ فيه أحدهما مرتبة « اليقين » . . . « فقد يتناول كل من النظر الشرعي والنظر العقلي مالا يدخل في دائرة الآخر ، ولكنهما لن يختلفا في القطعي ، فلن تصطدم حقيقة علمية بقاعدة شرعية ثابتة ، ويؤول الظني منها ليشفق مع القطعي ، فإن كانا ظنيين فالنظر الشرعي أولى بالاتباع حتى يثبت العقلي أو ينهار . . « (٨١) .

وإذا كان الإسلام قد رفض « غرور العقل » و « انفراده بالنظر » فى كل الميادين ، ودعا إلى التوازن بين نظره وبين النظر الشرعى .. فإنه » لم يحجر على الأفكار ولم يحبس العقول (٢٦) ... بل جاء يحرر العقل ، وبحث على النظر فى الكون ، ويرفع قدر العلم والعلماء ، ويرحب بالصالح النافع من كل شىء والحكمة ضالة المؤمن أنتى وجدها فهو أحق الناس بها » (٢٦) ... » (١٤٨) ...

章 章 章

### والبراءة من الغلو:

لكن هذه الدعوة التجديدية لم تبلغ فى نقدها لواقع «التخلف – الموروث » حد الغلو الذى بلغته دعوات إسلامية عاصرتها أو لحقتها ، عندما حكمت » بالجاهلية » أو » بالكفر » ، أوبهما معا على الواقع الذى يعيش فيه المسلمون ..

<sup>(</sup>٨١) المصدر السابق ص ٢٧١ .

<sup>(</sup>٨٢) للصدر السابق. ص ٢٩٤.

<sup>(</sup>۸۳) رواه النرمديي وابن ماجة .

<sup>(</sup>٨٤) [ مجموعة رسائل الإمام الشهيد حسن البنا] ص ٢٧٠ .

كذلك هم لايكفرون « المجتمع » بسبب ابتعاد نظمه الحياتية ، في كثير من جوانها عن شريعة الإسلام ، بل يرونه « ناقص الإسلام » ، لكنه « النقص » الذي لأيدخله في « الكفر » أو « الجاهلية » ؟! .. والشيخ حسن البنا يتحدث عن المجتمع المصرى فيبرز - في حنو الداعية - مافيه من إيجابيات ، ثم يدعو في لين وهوادة - إلى استكمال النواقص وتلافي السلبيات ، فيقول : « لقد اندمجت مصر بكليتها في الإسلام بكليته ، عقيدته ولغته وحضارته ، ودافعت عنه وذادت عن حياضه وردت عنه عادية المعتدين .. وجاهدت في سبيله ماوسعها الجهاد بمالها ودم أبنائها ، وأنقذته من برائن التتار والصليبين ، وردت الجميع على أعقابهم خاسرين ، واستقرت فيها علوم الإسلام

<sup>(</sup> ٨٥) الصدر البابق . ص ٢٧١

ومعارفه ، واحتوت الأزهر أقدم جامعة تقوم على حياطته ورعايته وحراسته ، وانتهت إليها زعامة شعوبه الأدبية والاجتاعية ، وصارت مطمح أنظار الجميع ومعقد آمالهم . هذا الإسلام ، عقيدته ونظمه ولغته وحضارته ، ميراث عزيز غال على مصر ، ليس تفريطها فيه بالشيء الهين ولا إبعادها عنه بالأمر المستطاع مها بذلت في سبيل ذلك الجهود الهدامة المدمرة ، ومن هنا بدت مظاهر الإسلام قوية فياضة زاهرة دفاقة في كثير من جوانب الحياة المصرية : فأسماؤها إسلامية ، ولغنها عربية ، وهذه المساجد العظيمة يذكر فيها اسم الله ويعلو منها نداء الحق صباح مساء ، وهذه مشاعرنا لانهتز لشيء اهتزازها للإسلام ومايتصل بالإسلام . كل ذلك حق . ال

ثم يمضى الأستاذ البنا فبركر النقد على « الوافد الغربي » ، الذي شوه بروحه المادية إسلامية انجتمع وانتقص منها .. فيقول : « ولكن هذه الحضارة الغربية قد غزتنا غزوا قويا ، بالعلم والمال ، وبالسياسة والنرف والمتعة واللهو وضروب الحياة الناعمة العابثة المغربة التي لم نكن نعرفها من قبل . فأعجبنا بها ، وركنا إليها ، وأثر هذا الغزو فينا أبلغ الأثر ، وانحسر ظل الفكرة الإسلامية عن الحياة الاجتماعية المصرية في كثير من شئونها الهامة ، واندفعنا نعير أوضاعنا الحيوية ونصبغ معظمها بالصبغة الأوربية ، وحصرنا سلطان الإسلام في حياتنا على القلوب والمحاريب ، وفصلنا عنه شئون الحياة العملية ، وباعدنا بينه وبينها مباعدة شديدة ، وبهذا أصبحنا نحيا حياة ثنائية متذبذبة أو وباعدنا بينه وبينها مباعدة شديدة ، وبهذا أصبحنا نحيا حياة ثنائية متذبذبة أو

فهو لا يدين المجتمع بالارتداد عن «الإسلام» إلى «الجاهلية» أو

<sup>(</sup>٨٦) المصدر السابق ص ١٢٠ - ١٢١ .

« الكفر » بعد « الإيمان » ! . . وإنما يدعو إلى استكمال الناقص ، وإلغاء « الثنائية » التي أثمرتها الغزوة الحضارية الغربية . إنه يستنهض همة الأمة إلى استكمال إسلامها بتحقيق « استقلالها الحضارى » عن الأعداء ؟! . .

0 \$ W

#### والاستقلال السياسي :

لقد اشترك [ الإخوان ] مع جمهرة الأحزاب والجاعات الوطنية والقومية في الدعوة إلى « الاستقلال السياسي » ، والنضال في سبيله . وزادوا عن هذه الأحزاب والجاعات عندما اتسعت رؤيتهم لحدود « الوطن » ليشمل : القطر الخاص أولا ، ثم يمتد إلى الأقطار الإسلامية \_ [ عبر وطن الأمة العربية ] \_ ثم يرقى إلى الامبراطورية الإسلامية الأولى ... » (١٨٠٠) .

ولقد أعلنوا بصدد الدعوة «للاستقلال السياسي»، والجهاد في سبيله \_ رفض «الشعوب الشرقية لما أصابها من إساءة الغرب إليها إساءة نالت من عزتها وكرامتها واستقلالها ، وأخذت من مالها ومن دمها .. فهي تتألم من هذا النير الغربي الذي فرض عليها فرضا ... (٨٨٠) .

ودعوا إلى الجهاد ضد الدول الاستعارية .. « فكل دولة اعتدت وتعتدى على أوطان الإسلام دولة ظالمة ، لابد أن تكف عدوانها . ولابد من أن يعد المسلمون أنفسهم ويعملوا متساندين على التخلص من نيرها .. لأن الإسلام لايرضى من أبنائه بأقل من الحرية والاستقلال ، فضلا عن السيادة وإعلان

<sup>(</sup>٨٧) المصدر السابق . عس ٦٢ ...

<sup>(</sup>٨٨) المصدر السابق - ص ١٧ .

الجهاد ، ولو كلفهم ذلك الدم والمال ..» (١٩٠

ولقد مارس [الإخوان] الجهاد العملى ، والمسلح ، كلما سنحت لهم الفرصة لمارسته . في فلسطين [ ١٣٦٦ – ١٣٦٧هـ ١٩٤٧هـ | ١٩٤٨م] ضد الصهيونية ومن وراءها .. وفي [ ١٣٧١هـ ١٩٥١ – ١٩٥٨م] ضد الإنجليز في مصر ..

هذا عن ﴿ الاستقلال السياسي ﴾ . .

\* \* \*

### والاستقلال الاقتصادى:

ولقد كانت قوى وطنية عديدة تقنع ، في مجال «الاستقلال الاقتصادى » ، بما يحقق مجرد «مشاركة » قواها الاجتاعية والطبقات التي تمثل مصالحها مجرد «مشاركة » هذه القوى الاجتاعية للاستعار في استئار ثروات البلاد .. لكن جماعة [الإخوان] كانت من بين القوى السياسية التي امتلكت رؤية واضحة في هذا الميدان ، وهذه الرؤية قد جعلتهم دعاة تحرير كامل لاقتصاديات الأمة من قبضة السيطرة والاستغلال الاستعاريين .. كذلك كانوا دعاة اعتاد على الذات في بناء الاقتصاد الوطني والقومي المستقل ، ودعاة إقامة الروابط مع أجزاء العالم العربي والأمة الإسلامية ، لاقامة التكتل الاقتصادي الذي يدعم إمكانات المستضعفين في صراعهم الاقتصادي ضد سيطرة المستعمرين الأغنياء الأقوياء المستبدين ..

<sup>(</sup>٨٩) المصدر السابق . ص ١٨٤ ، ١٨٥

لقد امتلك الإسلاميون وضوح الرؤية في الجهاد لتحقيق هذا « الاستقلال الاقتصادى » منذ دعوة [الجامعة الإسلامية] التي أعلنت أن غايتها الاقتصادية هي :

- السلمين للمسلمين ، وتمرات التجارة والصناعة في جميع المعمور الإسلامي هي لهم ، يتنعمون بها ، وليست لنصارى الغرب يستنزفونها ...
- ونفض اليد من رءوس الأموال الغربية والاستعاضة عنها برءوس أموال إسلامية
- وتحطيم نواجز أوربة . تلك النواجز العاضة على موارد الثروة الطبيعية فى
   بلاد المسلمين . تلك الموارد التي مادامت خارجة من أيدى العالم الإسلامى
   فسيظل عالة على الغرب . . (٩٠٠) ؟!.

فيدون تحرير الثروات الإسلامية .. والاستقلال الاقتصادي ، سنظل التبعية للغرب قبدا بجعل « استقلالنا السياسي » عنه شكليا ، وبحرمنا ، من ثم ، المضمون الحقيقي للاستقلال ! ..

ولذلك تناثرت في كتابات الأستاذ البنا الأحاديث الداعية إلى رفض سيطرة الشركات الأجنبية على اقتصاديات مصر (٩١) .. الأمر الذي جعل الأجانب المحتلين أحسن حالا من بنيها (٩١) .. وضرورة تحقيق ، نظام اقتصادي

 <sup>(</sup>٩٠) لوثروب متودارد إ حاضرالعالم الإسلامي إ انجلد الأول جدا ص٣٢٨ ترجمة : عجاج نوبهض تعليق : شكيب أرسلان طبعة بيروت سنة ١٩٧١م.

<sup>(</sup>٩١) [مجموعة رسائل الإمام الشهيد حسن البنا] ص.١٤١.

<sup>(</sup>٩٣) المصدر السابق - ص ٢٣١

استقلالي للثروة والمال » . نحقق فيه « استقلال نقدنا » عن فلك الاستعار « وتمصير الشركات، وإحلال رءوس الأموال الوطنية محل رءوس الأموال الأجنبية كلما أمكن ذلك ، وتخليص المرافق العامة \_ وهي أهم شيء للأمة \_ من يد غير أبنائها ، فلا يصح بحال أن تكون هذه المرافق بيد شركات أجنبية ، تبلغ رءوس أموالها وأرباحها الملايين من الجنيهات ، ولا يصيب الجمهور الوطني ولا العامل الوطني منها إلا البؤس والشقاء والحرمان ... كذلك « تجب العناية بالمشروعات الوطنية الكبرى ، المهملة ، التي طال عليها الأمد .. وبجب التحول إلى الصناعة فورا .. فهذا التحول هو روح الإسلام !.. مع تشجيع الصناعات اليدوية المنزلية .. وإرشاد الشعب إلى التقليل من الكماليات، والاكتفاء بالضروريات، وأنَّ يكون الكبار في ذلك قدوة للصغار ٨ . . وأن يتم ذلك في تعاون وتكامل بيننا وبين العرب والمسلمين، وذلك « أنَّ الرابطة بيننا وبين أمم العروبة والإسلام .. تمهد لنا سبيل الاكتفاء الذاتي والاستقلال الاقتصادي ، وتنقذنا من التحكم الغربي في التصدير والاستيراد وما إليهما ... (٩٣١ كما قال المرشد العام للإخوان المسلمين ؟ ! . . .

نعم .. لقد كانت هناك ما يمكن أن نسميها : الدعوة «اللجهاد الاقتصادى «ضد الأعداء ؟! .. ولذلك كان الشيخ البنا يهب بالأخ المسلم قائلا : يجب «أن تخدم الثروة الإسلامية ، بتشجيع المصنوعات والمنشآت الاقتصادية الإسلامية ، وأن تحرص على القرش ، فلا يقع في يد غير إسلامية

<sup>(</sup>٩٣) الصدر البابق من ١٠٠ ، ٢٢٨ - ٢٤٠ ، ٢٤٣ ، ٢٤٤ .

مها كانت الأحوال ، ولاتلبس ولا تأكل إلا من صنع وطنك الإسلامي ! . . \* (١٤٠٠ .

\* \* \*

### والعدل الاجتماعي :

أما العدالة فى التوزيع للثروة ، والتي لابد منهاكمي تعم خيرات تحرير النروة وتنميتها جمهور الأمة ، فمن ملامحها :

١ \_ إصلاح الواقع القائم، والمتمثل \_ كما قال الشيخ البنا \_ في « التفاوت العظيم ، والبون الشاسع ، والفرق العظيم بين الطبقات المختلفة في هذا الشعب » ، والذي أدى إلى وجود « ثراء فاحش وفقر مدقع ، والطبقة المتوسطة تكاد تكون معدومة . . . . . . إصلاح هذا الواقع « بتقريب الشقة بين مختلف الطبقات ، تقريبا يقضى على الثراء الفاحش والفقر المدقع . . . »

٧ - « محاربة الربا ... وجمع الزكاة ... وفرض ضرائب اجتماعية على النظام التصاعدي - بحسب المال لابحسب الربح - يعنى منها الفقراء طبعا ، وتبنى من الأغنياء الموسرين ، وتنفق فى رفع مستوى المعيشة بكل الوسائل المستطاعة (٥٠) ... والتوسط بين الأغنياء الغافلين والفقراء المعوزين ، بتنظيم الإحسان وجمع الصدقات لتوزع فى المواسم والأعياد ... «(١٦))

٣- إصلاح الخلل المتمثل في التفاوت الفاحش بين الملكيات الزراعية في

<sup>(</sup>٩٤) المصدر السابق . ص ٢٧٩ .

<sup>(</sup>٩٥) المصدر السابق. ص ٢٢١ - ٢٢٣ : ٢٤٢.

<sup>(</sup>٩٦) المصدر السابق ص ١٢٣ .

الريف، ذلك أن « روح الإسلام الحنيف وقواعده الأساسية في الاقتصاد القومي توجب علينا أن نعيد النظر في نظام الملكيات في مصر، فنختصر الملكيات الكبيرة، ونعوض أصحابها عن حقهم بماهو أجدى عليهم وعلى المجتمع ، ونشجع الملكيات الصغيرة ، حتى يشعر الفقراء المعدمون بأنه قد أصبح لهم في هذا الوطن مايعنيهم أمره ، ويهمهم شأنه ... وأن نوزع أملاك الحكومة على هؤلاء الصغار !.. الههم "

فذلك هو الطريق لتحرير الثروة الإسلامية من يد ناهبيها الاستعاريين... والطريق إلى التنمية الاقتصادية المستقلة ، وإلى عموم الخير أبناء الأمة حتى يشعروا بفائدة « الاستقلال الاقتصادى » عندما « يشعر الفقراء المعدمون بأنه قد أصبح لهم فى هذا الوطن مايعنيهم أمره ويهمهم شأنه ! » ... كما قال الشيخ حسن البنا...

0 0 0

#### والاستقالال الحضاري:

فى الوقت الذى كان الكثيرون مهورين فيه بالحضارة الغربية ، يتخذونها النوذج المحتذى ، والقبلة التى تتجه إليها قلوبهم وعقولهم فى شئون الدنيا والعمران .. كان [ الإخوان المسلمون ] ينبهون إلى « أزمة « هذه الحضارة و « إفلاسها » ودخولها « الطريق المسدود » ؟! .. فيكتب الشيخ البنا : « إن مدنية الغرب ، التى زهت بجالها العلمي حينا من الدهر ، وأخضعت العالم كله بنتائج هذا العلم لدوله وأممه ، تفلس الآن وتنتحر ! ... فهذه أصولها

<sup>(</sup>٩٧) المصدر السابق. ص ٩٤٢

السياسية تقوضها الدكتاتوريات ، وأصولها الاقتصادية تجتاحها الأزمات .. وأصولها الاجتماعية تقضى عليها المبادئ الشاذة والثورات المندلعة فى كل مكان . وقد حار الناس فى علاج شأنها وضلوا السبيل ! ... ، (٩٨) .

لكن هذا «الإفلاس والانتجار» لم ينبه «المتغربين» إلى ضرورة الانصراف عن اقتفاء طريق «المفلس» الساعى إلى «الانتجار»؟ إ.. لأن هؤلاء «المتغربين» قد غدوا أسرى الفكر الذي رضعوه من ثدى هذه الحضارة، وتمط العيش الذي اعتادوه فتقيدوا به إلى أوتادها إ.. فهؤلاء \_ كما يقول الشيخ البنا \_ «حكامنا جميعا قد توبوا في أحضان الأجانب، ودانوا بفكرتهم، على آثارهم يهرعون، وفي مرضاتهم يتنافسون. ولعلنا لانكون مبالغين إذا قلنا : إن الفكرة الاستقلالية في تصريف الشئون والأعمال لم تخطر ببالهم، فضلا عن أن تكون منهاج عملهم إ .. «(٩٩).

وليت الأمر قد وقف عند « الحكام » وحدهم .. بل إن البلوى توشك على العموم ! ... « فالتقليد الغربي يسرى فى مناحى حياة الأمة سريان لعاب الأفاعى ، فيسمم دماءها ، ويعكر صفو هنائها (١٠٠١ ... وأكبر مايخشاه الإخوان المسلمون أن تندفع الشعوب الشرقية الإسلامية فى تيار التقليد ، فترقع نهضائها بتلك النظم البالية التى انتقضت على نفسها ، وأثبت التجربة فسادها وعدم صلاحتها ! .. » (١٠٠١) .

<sup>(</sup>٩٨) المصدر السابق . ص ٩٥ ، ٩٠

<sup>(</sup>٩٩) المصدر السابق ص ١٠٥

<sup>(</sup>١٠٠) المصار السابق ص ٢٧

<sup>(</sup>١٠١) المصدر السابق ص ٢٠

وأمام هذا الخطر، خطر الغزو الحضارى والتبعية الحضارية، التي جعلت البناء الطبقة الراقية ينتقصون أنفسهم، ويحتقرون دينهم ووطنهم، وينسلخون من تقاليدهم وعقائدهم، ويقدسون كل ماهو غربي، ويؤمنون بأن مايصدر عن الأوربيين وحده هو المثل الأعلى في هذه الحياة ! . . " . أمام هذا «الغزو الاجتماعي المنظم . وانحب إلى النفوس، واللاصق بالقلوب »، والذي يتميز، لذلك، بطول العمر، وقوة الأثر حتى ليصبح «أخطر من الغزو السياسي والعسكري بأضعاف الأضعاف! «١٠٢١) . أمام هذا الخطر دعا [الإخوان] إلى الجهاد، وإلى الاعتصام بحضارة الإسلام، نحيبه، وإلى التصدى لآثار الغزوة الحضارية الغربية، نميتها، باقتلاعها من العقول والقلوب والنفوس، وإحلال البدائل الإسلامية محلها ...

فن واجبات الأخ المسلم ـ وفق تعاليم الشيخ البنا ـ : « القضاء على الروح الأجنبية فى البيوت . وبخاصة بيوت الطبقات الراقية (١٠٢٠) . وإمانة العادات الأعجمية فى كل مظاهر الحياة . وأن تعمل ما استطعت على إحياء العادات الإسلامية .. ومن ذلك : التحية ، واللغة ، والناريخ ، والزى ، والأثاث ، ومواعيد العمل والراحة ، والطعام والشراب ، والقدوم والانصراف ، والحزن والسرور .. الخ .. وأن تتحرى السنة المطهرة فى ذلك «(١٠١١) .

فلكي يتحقق استقلالنا الحقيقي لابد من «الاستقلال الحضاري» وفصم عرى التبعية للاستعار .. بل إن هذا «الاستقلال الحضاري» . الرافض للتبعية

<sup>(</sup>١٠٢) المصدر العابق ص ١٣٩

<sup>(</sup>١٠٣) المصادر السابق \_ ص ٧٧ \_

<sup>(</sup>١٠٤) المصدر السابق ص ٢٧٩ .

والتقليد، هو الشرط الذي لابد من تحقيقه كي يكتمل لأمتنا إسلامها، وبدونه سيظل إسلامها منقوصا، مثلها في ذلك كمثل الذين يؤمنون ببعض الكتاب دون بعضه الآخر؟!.. فما دام «الإسلام هو هذا المعنى الكلى الشامل، فواجب أن يهيمن على كل شئون الحياة ... أها إذا أسلمت الأمة في عباداتها، وقلدت غير المسلمين في بقية شئونها، فهي أمة ناقصة الإسلام، تضاهئ الذين قال الله تعالى فيهم: [أفتؤمنون ببعض الكتاب وتكفرون ببعض؟! فما جزاء من يفعل ذلك منكم إلا خزى في الحياة الدنيا ويوم القيامة يردون إلى أشد العذاب، وماالله بغافل عا تعلمون] (١٠٠٠)... (١٠٠٠). طريق الشهوات والزخارف، طريق أوريا المالات كيا يقول الأستاذ البناء...

وهذا الاستقلال: «السياسي »، و«الاقتصادي »، و «الحضاري الاجتماعي »، ستكون من ثمراته: «الشخصية الحضارية المسلمة »؛ «المستقلة فكريا »! .. والتي لا تستعيدها نظريات الغرب الاستعاري ... فالتفكير المستقل ، هو الآخر ، هدف من أهداف اليقظة الإسلامية .. ويعبارة الأستاذ البنا: فنحن «نريد أن نفكر تفكيرا استقلاليا ، يعتمد على أساس الإسلام الحنيف ، لا على أساس الفكرة المتقليدية التي جعلتنا نتقيد بنظريات الغرب واتجاهاته في كل شيء ، نريد أن نتميز بمقوماتنا ومشخصات حياتنا كأمة عظيمة

<sup>(</sup>١٠٥) البقرة : ٨٥\_

<sup>(</sup>١٠٦) [مجموعة رسائل الإمام الشهيد حسن النبا] ص ١٥٤ ـ

<sup>(</sup>۱۰۷) المصدر السابق . ص ۷۳ .

مجيدة ، تجر وراءها أقدم وأفضل ما عرف التاريخ من دلائل ومظاهر الفخار والمجد ! .. (١٠٨) ه...

هكذا بلغ [الإخوان] القمة في وعي المضامين الحقيقية ، والتي لا غنى عنها ، لتحقيق الاستقلال الحقيق للأمة ، وتحريرها تحريرا كاملا من آثار الغزوة الاستعارية التي أصاب بها الأوربيون ديار العروبة وعالم الإسلام .. ولا نعتقد أن تيارا آخر ، غير تيار «الإسلام الشامل» واليقظة الإسلامية قد بلغ هذا المبلغ في هذا الميدان!..

ويزيد من خطر هذه الحقيقة ، ويرفع من قدرها وشرفها .. أن الدعوة إلى هذا «الاستقلال الكامل .. والحقيق « ، لم تكن دعوة حزب يحصر رؤيته ودعوته وحركته في إقليم من الأقاليم ، أو حتى قومية من القوميات .. وإنما كانت دعوة جماعة تنطلق من الوطن الخاص .. إلى وطن الأمة القومية .. إلى وطن الملة والدين .. ثم إنها لم تبغ من وراء ذلك مجرد الاستقلال الكامل لأمنها ، بن لقد رأت في ذلك سبيلا لعودة هذه الأمة ، ثانية ، لمركز الصدارة والقيادة والعطاء عالميا .. فتلك هي مؤهلات السبق في الرهان والسباق الذي يجب أن يقوم على قدم وساق لوراثة القيادة من الحضارة الغربية « المفلسة » ، المنحدرة في طريق ا الانتحار » ! ! . . . « لقد كانت قيادة الدنيا ، في وقت ما ، شرقية عن طريق ، ثم غفا الشرق غفوته الكبرى ، ونهض الغرب نهضته الحديثة .. فورث مرة ثانية ، ثم غفا الشرق غفوته الكبرى ، ونهض الغرب نهضته الحديثة .. فورث الغرب القيادة العالمية . وها هو ذا الغرب يظلم ويجور ويطغي وبحار ويتخبط ، فلم تبق إلا أن تمتد يد » شرقية » يظللها لواء الله ، وتخفق على رأسها راية تبق إلا أن تمتد يد » شرقية ، يظللها لواء الله ، وتخفق على رأسها راية

<sup>(</sup>١٠٨) المصدر السابق. ص ١٣٠.

القرآن ، ويمدها جند الإيمان القوى المتين ، فإذا الدنيا مسلمة هانئة ، وإذا بالعوالم كلها هاتفة : [ الحمد لله الذي هدانا لهذا وماكنا لنهندي لولا أن هدانا الله على ال

## والتفاعل الحضاري:

وإذا كانت السلفية النصوصية اقد ارتابت فيا تم \_ في تاريخنا الحضاري من تفاعل بين العرب المسلمين وبين المواريث الحضارية لليونان والفرس والهنود ، ورفضت تمرات هذا التفاعل ... فإن الشيخ حسن البنا قد رأى في هذا التفاعل الحضاري وتمراته والذي أحيث به حضارتنا وجددت واستلهمت \_ وفق معايير الإسلام \_ مواريث الأمم التي فتح المسلمون بلادها \_ رأى الشيخ البنا في هذا التفاعل الحضاري وتمراته ظاهرة صحية ، ومبعث فخار لأمتنا .. لقد كان جسم الأمة صحيحا وعقلها راشدا .. فنظرت في مواريث الآخرين وتأملت وقدرت ، ثم تمثلت ما هو ضروري لها ومقيد ، فازداد بذلك جسمها صحة وعقلها رشدا ؟! .. وبعبارة الرجل : الفقد ولكنها تغلبت بقوة إيمانها ومتانة نظامها عليها جميعا ، فعربتها أو كادت ، واستطاعت أن تصبغها وأن تحملها على لغنها ودينها بما فيها من روعة وحيوية وجال ، ولم يمنعها أن تأخذ النافع من هذه الحضارات جميعا ، من غير أن وجال ، ولم يمنعها أن تأخذ النافع من هذه الحضارات جميعا ، من غير أن

<sup>(</sup>١٠٩) الأعراف . ٤٣ .

<sup>(</sup>١١٠) [مجموعة رسائل الإمام الشهيد حسن البنا] ص ٦٠.

<sup>(</sup>١١١) المصدر السابق في س ١٣٠ .

ولقد كان ضروريا ، أمام الهجمة التغريبية العاتية ، وإزاء الضعف الذي أصاب ذاتية الأمة وقواها الواعية المستقلة ، كان ضروريا لفت الأنظار إلى أهمية التمييز بين «التفاعل الحضارى» و«الاستفادة» التي ينهض بها «السلم الراشد»، وبين « التقليد والتبعية » ، اللذين يفرضها الغالب على المغلوب . . فالأولى تزيد « السلم » سلامة ، و « الراشد » رشدا . أما الأخرى فهي مسخ للشخصية الحضارية المتميزة ، وقهر بمارسه الغالب للمغلوب ! « فالإسلام لا يأبي أن نقتبس النافع وأن نأحذ الحكمة أني وجدناها ، ولكنه يأبي كل الإباء بأن نتشبه ، في كل شيء ، بمن ليسوا من دين الله على شيء، وأن نطرح عقائده وفرائضه وحدوده وأحكامه ، لنجرى وراء قوم فتنتهم الدنيا واستهوتهم الشياطين ! « ١١٢) .

## عالم اليقظة الإسلامية:

لقد أرسل الله ، سبحانه وتعالى ، رسوله ، صلى الله عليه وسلم رحمة للعالمين كافة . فكانت عالمية الإسلام ، التي تتعدى حدود الأوطان والقوميات والقارات والأجناس ، واحدة من المبادئ التي انعقد عليها الإجاع ...

لكن عصرنا قد شاعت وتشيع فيه مصطلحات من مثل «الوطنية » و «القومية » حتى لقد غدت «نظريات » و «مذاهب » لأحزاب وجاعات .. واشتجر الجدال واحتدم النقاش حول مكان هذه المصطلحات و «دوائرها »

<sup>(</sup>١١٢) المصدر السابق . ص ٩٨ \_

و « حدودها » فى معايير الإسلام .. فاستنكرها البعض جملة وأنكرها بإطلاق ، لأنها \_ بنظره \_ من « وافد التغريب » ! .. وتعصب لها البعض ، جملة وبإطلاق ..

لكن الأستاذ النبا يدعونا إلى النظر فى المضامين أولا وأساسا ، فما وجدناه من مضامينها صالحا ، مع الروح العالمية للإسلام قبلناه ، بل وقبلنا معه ذات المصطلح والوعاء ! . . وما ليس كذلك رفضناه . . وهو ينهج فى معالجة هذه القضية نهجا حكما ، تألق فيه فكره وأضاء . .

إنه يحتكم إلى الفطرة الإنسانية \_ والإسلام هو فطرة الله التي فطر الناس عليها \_ . . التي نتعلم منها تعدد وتدرج الدوائر التي تجتذب انتماء الإنسان وولاءه ، دونما تعارض أو تناقض بينها . . فذاتية الفرد . وروابطه الأسرية . وعلاقاته العائلية أو القبلية أو العشائرية . والجامع الوطني الذي يجمعه بشعبه . وروابطه القومية مع الأمة القومية . . وآصرة الملة والاعتقاد . . ثم الرابطة الإنسانية العامة . . هذه الروابط ، ودوائرها إذا اتسمت بنقاء الفطرة الإنسانية ، وبرئت من التعصب والعنصرية ، فلن يوجد بينها تعارض ولا تناقض ولا تضاد . . إنها واقع فطرى ، تهذبها عالمية الإسلام عندما تنفي عنها التعصب العرقي والحمية الإقليمية والنعرات القومية ، وتستثمر إيجابياتها للصالح الخاص والعام معا ؟! . .

بهذا النهج ، تناول الشيخ البنا علاقة الوطنية \_ التي كان يسميها ( القومية الحاصة » \_ بالدائرة العربية \_ بالدائرة الإسلامية \_ أى الدائرة العربية \_ بالدائرة الإسلامية \_ إطار الجامعة الإسلامية \_ . . فحدثنا عن أن الإسلام ، الذي ويعتبر المسلمين جميعا أمة واحدة ، ويعتبر الوطن الإسلامي وطنا

واحدا .. "(۱۱۳) لا يتنكر للوطنية ، ولا للقومية .. بل يرى « الجامعة الإسلامية » ثمرة تلى الدائرة القومية ، التى تلى ، هى الأخرى ، دائرة الوطن الذى نشأ فيه المسلم ! .. فقط ينكر الإسلام ويستنكر أن تعنى القومية « العصبية الجنسية والفخر الكاذب » .. أما إذا عنت « الاعتزاز بالمزايا والتاريخ » فهى مما تحتاج إليه « الأمم الناهضة » (۱۱۱) عندما تواجه التحديات التى تحول بينها وبين النهوض ! ..

وفي مكان آخر، يزيد الأستاذ البنا هذه المعانى \_ الحاصة البالدوائر المتالية في ارتباط وتناسق \_ يزيدها تأكيدا ، فيقول : اإن الإخوان المسلمين يجبون وطنهم ، ويحرصون على وحدته القومية . ثم إن هذا الإسلام الحنيف نشأ عربيا ، ووصل إلى الأمم عن طريق العرب ، وجاء كتابه الكريم بلسان عربي مبين ، وتوحدت الأمم باسمه على هذا اللسان ... وقد جاء في الأثر : العرب العرب ذل الإسلام ا! . وقد تحقق هذا المعنى حين دال سلطان العرب السياسي ، وانتقل الأمر من أيديهم إلى غيرهم من الأعاجم والديلم ومن إليهم ، فالعرب هم عصبة الإسلام وحراسه ... ومن هنا كانت وحدة العرب أمرا لابد منه لإعادة مجد الإسلام وإقامة دولته وإعزاز سلطانه ، ومن هنا ومناصرتها ... إن الإخوان المسلمين يحترمون قوميتهم الخاصة ، باعتبارها ومناصرتها ... إن الإخوان المسلمين يحترمون قوميتهم الخاصة ، باعتبارها الأساس الأول للنهوض المنشود ، ولا يرون بأسا أن يعمل كل إنسان لوطنه ، وأن يقدمه في العمل على سواه .. ثم هم بعد ذلك يؤيدون الوحدة العربية .

<sup>(</sup>١١٣) المصادر السابق. ص ١٧٦ \_\_

<sup>(</sup>١١٤) المصدر السابق. ص ٦١ - ٦٢.

باعتبارها الحلقة الثانية في النهوض ، ثم هم يعملون للجامعة الإسلامية ، باعتبارها السياج الكامل للوطن الإسلامي العام .. ثم هم يرون الخير للعالم كله .. ولا تعارض بين هذه الوحدات ، بهذا الاعتبار ، فكل منها يشد أزر الأخرى ويحقق الغاية منها .. (١١٥) .. ؟! ..

لقد دعا الرجل إلى أن نحتكم إلى الفطرة ، التي تحتم الانطلاق من نقطة البدء الطبيعية ، والتطلع إلى أبعد الآفاق ، لكن عبر الطريق الطبيعي الذي يصل بين نقطة البدء وبين أبعد الآفاق .. فقال لنا عن طريقه لليقظة الإسلامية ، الذي بدأه من مصر: «إن مصر هي قطعة من أرض الإسلام . وزعيمة أممه (١١٦) ... وفي المقدمة من دول الإسلام وشعوبه (١١٧) ... والمصرية \_أو القومية\_ لها في دعوتنا مكانها ومنزلتها وحقها في الكفاح والنضال ... ونحن حين نعمل لمصر نعمل للعروبة والشرق والإسلام ... والعروبة لها فى دعوتنا ، كذلك مكانها البارز ، وحظها الوافر ، فالعرب هم : أمة الإسلام الأولى وشعبه المتميز .. ولن ينهض الإسلام بغير اجتاع كلمة الشعوب العربية ونهضتها .. فنحن عندما نعمل للعروية نعمل للإسلام ، ولخير العالم كله ... إن دعوتنا ذات مراحل ، نرجو أن تتحقق تباعا ، وأن نقطعها جميعا ، وأن نصل بعدها إلى الغاية . نرجو أن تقوم في مصر دولة مسلمة تحتضن الإسلام . وتجمع كلمة العرب وتعمل لخيرهم ، وتحمى المسلمين في أكناف الأرض من عدوان كل ذى عدوان ، وتنشر كلمة الله وتبلغ رسالته ... حتى لا تكون فتنة ويكون الدين كله لله !..(١١٨) ء .

<sup>(</sup>۱۱۷) المصدر السابق، ص ۹۹. (۱۱۸) المصدر السابق، ص ۱۱۲–۱۱۰

<sup>(</sup>١١٥) المصدر السابق من ١٧٦ ــ ١٧٨ ـ (١١٦) المصدر السابق من ٨٨

#### وسبل التنفيذ:

وعلى قدر خطر «التحدى الحضارى» الذى نهضت جماعة [الإخوان المسلمين] لمواجته .. وعلى قدر شرف الغاية التى تمثلت فى اليقظة الإسلامية التى ابتغتها ، ليتصل ما انقطع من تطورنا الإسلامي بالتخلف والتراجع والجمود الذى أصابنا فى ظل سلطان دول العسكر الماليك ، وبالهزيمة النفسية أمام الغزوة الغربية الحديثة ... على قدر هذا الخطر .. وبقدر شرف تلك الغاية كان التدبير الذى اعتزم الشيخ حسن البنا تنفيذه ، «بالدعوة» و «التنظيم» ...

فلقد كان الرجل مدركا لعظم المهمة التي يتصدى لها.. وواعيا بالزمن والجهد والتنظيم الذي أنفقه الأعداء حتى حدث لنا ما حدث .. ومن ثم ضرورة أن تكون حركة اليقظة الإسلامية على مستوى التحدى الذي تواجهه ... ولذلك كان دائم الإلحاح على أعضاء الجماعة \_والشباب منهم خاصة \_ أن لا يتعجلوا مرحلة التنفيذ ، وجنى الثمار قبل الأوان .. ومن كلماته في هذا الموضوع :

اأيها الإخوان المسلمون ، وبخاصة المتحمسون المتعجلون منكم ، اسمعوها منى كلمة عالية مدوية . إن طريقكم هدا مرسومة خطواته ، موضوعة حدوده . ولست مخالفا هذه الحدود التي اقتنعت كل الاقتناع بأنها أسلم طريق للوصول . أجل ، قد تكون طريقا طويلة ، ولكن ليس هناك غيرها . إنما تظهر الرجولة بالصبر والمثابرة والجد والعمل الدائب ، فمن أراد منكم أن يستعجل ثمرة قبل نضجها أو يقتطف زهرة قبل أوانها فلست معه في ذلك بحال ، وخير له أن ينصرف عن هذه الدعوة إلى غيرها من الدعوات ومن صبر معى حتى وخير له أن ينصرف عن هذه الدعوة إلى غيرها من الدعوات ومن صبر معى حتى تنمو البذرة ، وتتبت الشجرة ، وتصلح الشمرة ، وبحين القطاف ، فأجره في

ذلك على الله ، ولن يفوتنا وإياه أجر المحسنين : إما النصر والسيادة ، وإما الشهادة والسعادة .

أيها الإخوان المسلمون ، ألجموا نزوات العواطف بنظرات العقول ... ولا تصادموا نواميس الكون فإنها غلابة ، ولكن غالبوها واستخدموها وحولوا تيارها واستعينوا ببعضها على بعض ، وترقبوا ساعة النصر ، وما هي منكم بعيد إ .. (١١٩) ».

هكذا تحدث الشيخ حسن البنا عن الأهداف العظمى لليقظة الإسلامية التي ابتغاها .. وعن السبيل إلى تجسيد الغايات النبيلة فى الواقع الإسلامى ، حتى تعود الأمة إلى نقاء الإسلام ، وتضبط بشريعته الغراء حركة الفرد والأسرة والأمة وواقع الحياة ..

杂 炒 章

لكن .... هل كان «المؤتمون المسترشدون» يعون حقيقة «التدبير والتقدير» لهذا الأمر ، على نحو ماكان عليه في عقل «الإمام المرشد»؟!...

إن تطور الأحداث ، يشكك في أن يكون الجواب على هذا السؤال بالإيجاب (١٢٠) ؟!...

<sup>(</sup>١١٩) الصدر السابق ص ١٦١ .

 <sup>(</sup>١٢٠) للمزيد من التفاصيل عن [الإخوان المسلمين] انظر الفصل الذي كتبناه عنهم بكتابنا [الصحوة الإسلامية والتحدي الحضاري] ص ١٤٨٦ مليعة القاهرة سنة ١٩٨٥ م.

# (٦) الجَــُمَاعــَـة الإسلامــيَّـة

كانت الهند \_ في العقد الرابع من هذا القرن العشرين \_ تموج بأحداث حركة التحرير الثائرة طلبا للحرية والاستقلال عن الاستعار الانجليزى ، يقودها [حزب المؤتمر) ، الذي يقوده ، روحيا : غاندى [١٢٦٦ \_ ١٢٦٧ هـ ١٨٧٩ \_ ١٩٤٨ م] وتنظيميا : جواهرلال نهرو [١٣٠٦ \_ ١٣٨٩ هـ ١٨٨٩ م اللثقفين والساسة والذي انخرط فيه جمهور الهنادكة ، والقطاع الأكبر من المثقفين والساسة والشباب المسلمين . وإلى جانب هذا الحزب كان تيار إسلامي ، يدعو إلى التميز عن هذه الحركة ، في «التنظيم» ، إيمانا منه باختلاف صورة المستقبل عند المسلم عنها عند الهندوكي ، لما بينهها من اختلاف باختلاف صورة المستقبل عند المسلم عنها عند الهندوكي ، لما بينهها من اختلاف واحدة ! . وكان الشاعر الفيلسوف المجدد محمد إقبال [١٢٩٠ ـ ١٣٥٧ هـ واحدة ! . وكان الشاعر الفيلسوف المجدد محمد إقبال [١٢٩٠ ـ ١٣٥٧ هـ ١٣٥٧ م] من أبرز رموز هذا التيار ..

وكان الأستاذ أبو الأعلى المودودى [١٣٦١-١٣٩٩ هـ -١٩٠٣-١٩٧٩م] قد ذاعت شهرته ، عبر مجلته [ترجان القرآن] ، التى جعل شعارها : «احملوا أيها المسلمون - دعوة القرآن ، وانهضوا ، وحلقوا فوق العالم »! فدعاه إقبال [١٣٥٦ هـ ١٩٣٧م] إلى «لاهور» ، ليمارس نشاطه منها ، فلبي الدعوة ، وغادر «حيدر آباد الدكن» ، ليجد نفسه بعد وفاة إقبال في العام التالى - حاملا العب ، الكبير في معركة تمايز المستقبل لمسلمي الهند عن مستقبل الهندوك .. وفى السنوات الثلاث التي أعقبت موت إقبال كتب المودودي مؤلفاته التي بلورت فكره السياسي الإسلامي ، الذي واجه به «التحدي الحضاري» لمسلمي الهند ، والذي كان يتمثل في فكر الحضارة الغربية الغازية ، حول :

١ القومية السياسية الواحدة لكل الهنود، المبنية على «وحدة الأرض»، «والمصلّحة السياسية الواحدة» في التحرر من الاستعار الانجليزي...

٧ والدولة «الديمقراطية» على النمط الغربي التي تحكمها «الأغلبية»
 وهي هنا هندوكية \_ وتخضع فيها «الأقلية » \_ وهي هنا إسلامية!

٣- « والعلمانية » ، التي تفضل « الدين » عن « الدولة » ، ولا تجعل الدين قسمة يتمايز بها الناس قوميا وحضاريا .. وما تمثله هذه العلمانية من سيادة « الروح المادية » للحضارة الغربية في مختلف مناحى الحياة .. وما تعنيه من عدوان على الطابع الشمولي للإسلام ، كدين ودولة ..

أما الجناح الآخر لهذا «التحدى الحضارى» فكان «التخلف الموروث» ، والمحسوب \_ زورا وبهتانا \_ على الإسلام ، والمتمثل فى «الفكر الإسلامى التقليدي» ، السائد فى المؤسسات الإسلامية التقليدية .. وهو الفكر الذى طمس تألق الإسلام وجاذبيته ، فأسهم هذا الطمس فى دفع الكثيرين من مسلمى الهند إلى صفوف حزب المؤتمر ، بعد أن آمنوا بأن النمط الحضارى الغربي هو أنسب الأتماط الحضارية لنهضة «عموم الهند»! ...

وبعد تبلور فكر المودودى ، امتلك هذا الفكر «أداته» المناضلة ، فتأسست [الجاعة الإسلامية] ـ التى اختارت المودودى أميرا لها ـ [١٣٦٠هـ مـ ١٩٤١م] . لتكون فصيلا متميزا من فصائل اليقظة الإسلامية ، فى هذا الواقع الإسلامي المتميز؟!.. فالحال هنا ليس كما هو في مصر وبلاد الوطن العربي .. فالمسلمون أقلية .. والهيمنة بعد الاستعار «الكافر» - «للوثنية» الهندوكية .. والقوميات متعددة ، وتعددها يعكس التعددية الحضارية في شبه القارة الهندية ..

\* \* \*

#### رفض الجاهلية الوافدة:

ولقد أبصر المودودى ، في عبقرية المسلم الذي انطبع عقله وضميره بالطابع المتميز لحضارة الإسلام ، أبصر مخاطر الحضارة المادية الغربية على الحاضر والمستقبل للإسلام والمسلمين . فكرا .. ووطنا .. وإنسانا .. فحدد أن التغريب ، هو الهزيمة الحقيقية ، بل قة الهزيمة أمام الأعداء التاريخيين .. إنه الخيار البائس ، للجاهلية بديلا عن الإسلام ؟! .. فأفاض في الحديث عن حال المسلمين ، بعد أن انهزموا عسكريا أمام جيوش الحضارة الغربية ، عندما «استسلموا لتقافنها وفلسفتها ، فما لم يستطع سيف البلاد الغربية إنجازه أكملته فلسفتها ، ولم تجر على المعالم الإسلامي سيطرتها السياسية ماجره عليه غزوها الحضاري والفكري من البليات والمصائب ، فالسيطرة السياسية كانت تتحكم في الأجساد فقط ، أما السيطرة الحضارية والفكرية فقد تحكمت في العقول والأذهان ؟! .. ، (۱۲۱) .. ، (۱۲۱)

ولقد عرض المودودي للنظريات الرئيسية التي طبعت الفكر الغربي

<sup>(</sup>١٣١) [الطريق إلى وحدة الأمة الإسلامية ] ص ٣٠ . ترجمة د. سخير عبد الحميد ابراهيم . طبعة القاعرة سنة ١٤٠١ هـ .

الحديث بطابعه المتميز، وكشف عن دلالتها على أصالة الطابع «المادى الإلحادى « لحضارة الغرب تاريخيا ، وكيف أن هذه النظريات الحديثة لم تخرج بهذه الحضارة عن ذلك المسار ، بل لقد دعمت الطابع المادى والعدواني لهذه الحضارة ! . .

● فقى فلسفة التاريخ: سادت نظرية الفيلسوف الألماني هيجل Hegel أ - ١٧٧١ م ١٩٠١ م وخلاصتها: أن كل نظام للحضارة، في عصر من عصور التاريخ، إنما يكون مبناه، بجميع شعبه وصوره، على أخيلة خاصة تجعله في العالم عصرا للحضارة والمدنية، فإذا أدرك هذا العصر بدأت تظهر للعيون مواضع الضعف ومواطن الانحلال والتداعى في بنيانه، فهناك تتنفس وترفع الرأس أخيلة وأفكار تصارعه، ولا تنتهى هذه المصارعة إلا بعصر جديد من الحضارة والمدنية، يكون فيه بقايا من الأنقاض الصالحة للعصر المنقرض، كما تتولد فيه حسنات ومحامد جديدة بحكم تأثير الأفكار الغالبة التي أغارت على عصر الحضارة المنقرض وأرغمته على السالمة. (١٢٠٠) ، ؟ !

ورغم ما قد يبدو لهذه النظرية الهيجلية في تفسير التاريخ والتطور الحضارى من عناصر صدق ووجاهة ، إلا أنها تميل بكفة الميزان إلى عوامل «التغير» و «التطور» و «نسخ الجديد للقديم» ، الأمر الذي يقلص حجم «الثوابت» الباقية عبر العصور . حتى لو كانت هذه «الثوابت» هي «الدين» و «القيم» و «القسمات الحضارية» التي تميز الأمة كما تميز «البصمة»

<sup>(</sup>١٣٣) [واقع المسلمين وسبيل النهوض بهم] ص ١٤٥ . ترجمة محمد عاصتم الحداد . طبعة بيروت سنة ١٩٧٥ م .

الإنسان؟!.. وهذا الميل إلى «التغيير»، على حساب «الثبات»، هو ما ترفضه روح الحضارة الإسلامية، التي وازنت بين الأقطاب، في مختلف الظواهر، طبيعية كانت أو اجتماعية، فبرئت من هذا الانحرف.

وبمقاييس هذه الفلسفة الهيجلية في تفسير التاريخ ، فنحن \_ بعد الغزوة الاستعارية ، التي غيرت واقعنا \_ نعيش واقعا جديدا لعصر جديد ، ينطبع واقعه بالطابع الغربي ، في طرق التنمية والتحديث وطرائق العيش .. ومن تم فإن «الطبيعي » \_ وفق هذه النظرية \_ أن تخلي «ثوابتنا» الموروثة الميدان للفكر والحضارة التي هي انعكاس لهذا «الواقع» الجديد .. ولما كان هذا الواقع «غربيا» ، فإن «الحضارة الغربية» هي التي يجب أن تسود ؟! ..

والمودودى يتساءل عن مخاطر هذه الفلسفة التاريخية علينا فيقول : «فهل نرجو ممن يكون قد رسخ في ذهنه مثل هذا التصور للتاريخ الإنساني ، أن تبقى في قلبه أثارة من التقدير أو ذرة من الإجلال للعصور التي مضى فيها الرسل والأنبياء ؟! ... وهل يرجع مستهديا إلى عهد النبوة والخلافة الراشدة ؟! الحق أن هذه الفلسفة هي حملة فكرية منظمة مدججة بالبراهين والحجج تكاد تأتى الفكرة الدينية من أساسها ! . . « (١٢٢)

ونحن ننبه على أن سلطان هذه النظرية هو الذى أفرز النظرات التى ترى الدين رجعية وتخلفا ، وترى الشريعة قانونا قد على عليه الزمن ، وترى في «الخيار الإسلامي» عودة إلى الوراء .. الخ .. الخ .. لأن أصحاب هذه النظرات قد أعملوا هذه النظرية ، فاعتقدوا بوجوب نسخ الأنساق الفكرية

<sup>(</sup>١٢٣) المرجع السابق عن ١٤٧ - ١٤٧ ـ

التي سادت في المراحل السابقة من التاريخ؟!

● وفى التطور الإنسانى عند دارون: وخلاصة نظرية دارون Darwin وفي التطور الإنسانى عند دارون: وخلاصة نظرية دارون عكومان المارع البقاء ، وفي هذا التنازع قانون يقضى بأن البقاء للأصلح ، والأصلح هو الأقوى .. فالفناء للضعيف ؟!

وإذا كانت الهيجلية \_ فى التاريخ\_ قد جعلت نسخ الجديد « لنوابت » العصر القديم مشروعا وطبيعيا و«قانونيا » . . فإن الدارونية تجعل « نسخ » القوى للضعيف . . بإفنائه وإزاحته من الطريق ، هو «القانون » الطبيعي والمشروع ؟! . . .

ولقد لعبت هذه الفلسفة الدور الأعظم لتبرير عدوانية الرجل الأوربي على غيره، وعدوانية حضارته على غيرها من الحضارات. فالاستعار الاستيطاني الذي يبيد السكان الأصليين \_كها في حالة الهنود الحمر\_ تبره الدارونية !.. والاحتلال العسكري والسيطرة السياسية والنهب الاقتصادي من قبل «القوة الغربية « للبلاد «الضعيفة »، على نحو يجرد الأمم المغلوبة من السيطرة على مقدرات بلادها \_أي بجليها \_ وكأنه يبيدها \_ عن مقدرات بلادها \_ يبره قانون دارون الخاص بتنازع البقاء ، لأن الأقوى هو الأصلح ؟! \_ قانون دارون الحاص بتنازع البقاء ، لأن الأقوى هو الأصلح ؟! \_ و« الصلاح » هنا تحدده مادية الحضارة الغربية ، فتجعله مرادفا «للقوة » ؟! .

ولقد لعبت هذه الفلسفة الدور الأعظم فى تبرير عدوانية الغرب وحضارته على الشعوب الأخرى ومواريثها الحضارية ، فشرعت فى مسخ ونسخ هذه المواريث ، بتغريب شعوبها ، لأنها هى «الأقوى».. وما دامت هى «الأقوى» فهى «الأصلح» ، الذى يجب أن ينفرد بالبقاء؟!.. ويقدر ما يررت الدارونية عدوانية الرجل الغربي ، فإنها قد كشفت عن الطابع العدوائي لحضارته الغربية ؟ والمودودي يكشف هذه السوءة من سوءات الحضارة الغربية ، فيقول : «إنها تجعل الكون مضارا للمصارعة ، وفيها أن من طبيعة الفطرة أن لايستحق البقاء إلا الأقوى .. فالأرض وما فيها ، ووسائل الحياة وما بها لايستحقها إلا القوى الذي يثبت أهليته للبقاء والحياة ، ولاحق للضعيف في هذه الأشياء ، وعليه أن نجلي المكان للقوى ، والقوى على حق تماما إذا أخذ مكان الضعيف بعد إزاحته عنه أو قضائه عليه إ ... ولعمر الحق ! لو كان بني في ضهائر أهل الغرب شيء يخالج ضهائرهم ، فقد أزاله دارون بحججه وشواهده ؟ ... لقد حولت الإنسان ذئبا مفترسا لأخيه في ميادين الاجتماع والمدنية والسياسة ! . . \* 11 المنسان ذئبا مفترسا لأخيه في ميادين الاجتماع والمدنية والسياسة ! . . 11 المنسان ذئبا

وفى الصراع الطبق عند ماركس: وإذا كانت الهيجلية قد غلبت «التغير» على «الثبوت»، وجعلت «الصراع» هو قانون «الفكر». وجاءت الدارونية فبررت غلبة «القوة» وحدها. وجعلت «الصراع» قانون «الطبيعة». فإن «الصراع الطبق» عند كارل ماركس Marx الطبيعة». فإن «الصراع الطبق» عند كارل ماركس الممالات المالات المالات المالات المالات المالات المالات المالة المناقض والصراع» هو القانون الذي يحكم تطور «المجتمع». بل لقد اعتبر «التناقض والصراع» هو «المطلق» الوحيد، وكل ما عداه فهو نسبى، يزيد وينقص، بل ويزول بتغير الظروف والملابسات!. فهو لبس مجرد «واقع» يهذبه الإنسان وينظم شذوذه ويكبح جموحه، بل هو «المقانون»، والخبر في تنميته وتغذيته دائها وأبدا... إنها غابة «القوة «القانون»، والخبر في تنميته وتغذيته دائها وأبدا... إنها غابة «القوة

<sup>(</sup>١٢٤) المرجع السابق ، ص ١٤٧ ، ١٤٨ .

والصراع، ، تلك الحضارة الغربية ، كها تكشف عن حقيقتها هذه النظريات؟!..

والأستاذ المودودى يلمس هذه الحقيقة فيقول : « . . . فلقد جعل هيجل العالم الفكرى ميدانا للصراع ، وجاء دارون وقدم الفطرة كميدان للحرب ، ثم جاء بعده ماركس وصور انجتمع بنفس هذه الصورة «(١٢٥) ! .

فهى ، إذن ، «حضارة الجاهلية الجديدة» \_كما قال المودودى \_ تلك التي غدت ، بالاستعار ، أخطر التحديات التي تواجه تيار اليقظة الإسلامية الحديثة .

\* \* \*

لكن المودودى لم يكن صاحب موقف «متعصب» من الحضارة الغربية ككل ، ولم ينسحب رفضه لسلبياتها ، على كل ميادين إبداعها ، وخاصة الإبداع «العلمي» ، والإنجازات التي لا تمثل خطرا على الذاتية الحضارية المتميزة لحضارتنا الإسلامية .. فهو نصير «للتفاعل الحضاري» ، يعتبر الأخذ والعطاء بين الحضارات ظاهرة طبيعية وصحية ومطلوبة ، طالما لم تصل إلى درجة «التشبه والتقليد» اللذين يفقدان الآخذ المقلد هويته المتميزة .. فيقول : «أما موقف الإسلام من الحضارة والشقافة والتحدث ، وما يتم فيها من أخذ وعطاء ، فهو شيء فطرى في الأمم التي تختلط بعضها ببعض ، فهو لا يجيزه فقط ، بل يريد له الازدهار ، فهو لا يريد لجدران التعصب بين الأمم أن تبقى قلمة فلا تأخذ أمة في حضارتها من أمة أخرى شيئا .. "١٦١")

<sup>(</sup>١٢٥) المرجع السابق عن ١٤٩ ـ

<sup>(</sup>١٣٦) [الأمة الإسلامية وقضية القومية] ص ١٨٤. ترجمة سمير عبد الحميد ابراهيم. طبعة القاهرة سنة ١٩٨٨ م

فهو يرفض جاهلية الغرب ، دون أن يرفض كل إبداع الغرب ! . .

0 0 0

#### وفي مواجهة « الجاهلية الموروثية » ؟ ! :

ولم يكن «التغريب» وحده هو الذي وصفه المودودي بـ ١٩ الجاهلية » بل لقد وجدناه وقد انفرد دون سائر أعلام اليقظة الإسلامية فشاعت في كتاباته الأحكام التي تصف «الموروث» و «الواقع» و «المجتمعات» الإسلامية بـ ١٥ الجاهلية » أيضًا ؟ ! . ويتكرر حديثه عن «ارتداد » المجتمع ـ «المسمى » بالإسلامي ـ إلى « الجاهلية » المائلة لتلك التي أخرج الإسلام العرب من ظلاتها إلى نوره وتنويره . فكان أول من من هذه السنة في تيار اليقظة الإسلامية الحديث ! ...

فعند المودودي أن « الجاهلية المورونة » هي التي فتحت الباب « للجاهلية الغربية الحديثة » . وأغرت الوحش بالفريسة ! . فكان « الاستعباد الذي ابتلينا به في القرن التاسع عشر نتيجة محتومة لانحطاطنا الديني والخلق والفكري . الذي كنا متردين فيه من قرون عديدة ! . (١٢٧) » . . وهو يرجع مستولية هذا الانحطاط إلى « الأمراء » و « الساسة » و « حملة الدين وعلمائه ، الذين يتحملون في ذلك وزرا كبيرا . (١٢٨) » .

<sup>(</sup>١٢٧) [ واقع المسلمين وسبيل النهوض بهم ] ص ١٣٩.

<sup>(</sup>١٢٨) [تظرّية الإسلام السياسية] ص ٢٢٪ ترجمة خليل حسن الإصلاحي. طبعة بيروت ـ ضمن محموعة ـ سنة ١٩٦٩ م

والمودودي لا يرجع هذه «الجاهلية الموروثة» إلى عصور التخلف والتراجع والجمود - كما ذهب إلى ذلك غيره من أعلام اليقظة الإسلامية \_ وإنما يعود بها إلى عهد الخليفة الراشد الثالث عثان بن عفان [٤٧ق هــ ٣٥هـ ٥٧٧\_١٥٦ م] رضي الله عنه وأرضاه !.. فغي رأيه أن الأمر بعد أن انتقل إلى عَمَّانَ ، سار على نهج الحُلافة الراشدة «عدة سنين . . ثم . . حدثت الثغرة ، التي نجم منها قرن الجاهلية من جديد ! . لأن الخليفة الثالث لم يكن يتصف بتلك الخصائص التي أوتيها العظمان اللذان سبقاه ، فوجدت الجاهلية سبيلها إلى النظام الجاعي الإسلامي (١٢٩) . . ثم يمضي فيصف بـ «الجاهلية «كل الدول. التي تعاقبت على حكم المسلمين، أموية وعباسية وتركية \_باستثناء العامين اللذين حكمها خامس الراشدين عمرين عبد العزيز [٦١] هـ ٦٨١\_٧٢٠].. ويحكم بها كذلك على ما استفاده المسلمون من المواريث الحضارية للأمم الأخرى . عندما «استوردوا فلسفات اليونان والروم والعجم . وأشاعوها بين المسلمين على صورتها التي كانت عليها .. فانتشرت ضلالات الجاهلية الأولى \_[جاهلية اليونان وما ناظرها]\_ وأباطيلها في جميع العلوم والفنون والتمدن والاجتماع ! .. (١٣٠) . .

وهنا نلاحظ أن المودودى ، فى تفييمه لهذا الاتصال الحضارى بين المسلمين والأمم الأخرى ، قد اختلف عن حسن البنا فى تقبيم هذا الاتصال وذلك التفاعل .. قالبنا قد رآه ظاهرة صحية ، لم تحول الأمة عن هويتها المتميزة (١٣١) ،

<sup>(</sup>١٢٩) [موجز تاريخ تجديد الدين وإحبائه ] ص ٣٤\_٣٣ . طبعة بيروث سنة ١٩٧٥ م

<sup>(</sup>١٣٠) المرجع السابق. ص ٦٤، ٦٤.

<sup>(</sup>١٣١) حسن البنا [مجموعة رسائل الإمام الشهيد حسن البنا] ص ١٣٠٠

على حين اعتبره المودودي دعما جاهليا شد من أزر الجاهلية التي وثبت منذ عصر عثمان بن عفان ! ...

ولهذا التقييم - الذي انفرد به المودودي - عندما حكم بد الجاهلية المجتمع الإسلامي وتراثه . شاعت في كتابات الرجل أحكام الكفراو والردة التي أطلقها على واقع المسلمين او مجتمعاتهم الله لكنه تحفظ في إطلاق أحكام الكفرا و الردة العلى الأمة الوعلى الفرد اليضا ... فرغم الجاهلية ، ظل الإسلام يعم ببركاته وخبراته - ولو على وجه غير مباشر - قصور الدول والحكومات ، ومدارس الفلسفة والحكمة ، ودور التجارة والصناعة ، وزوايا الخلوة والاعتكاف ، وسائر شعب الحياة ، واستمر نفوذه في العامة على وغم أنف جاهلية الشرك ... وظل مستوى أخلاق الشعوب المسلمة أعلى وأرفع دائيا من أخلاق سائر الأمم . وفوق ذلك كله ، ماخلا عصر من العصور من دائيا من أخلاق بعروة الإسلام وسعوا في إحياء هدايته العلمية والعملية في حياتهم أنفسهم وفي الحلقة المحدودة الواقعة تحت تأثيرهم ونفوذهم .. (١٣٦١) «

وكا حكم بالجاهلية على «الواقع» و «المجتمع» و «الموروث» - دون «الأمة» - كذلك حكم على «المجتمع» بـ «الكفر» لأنه قد احتكم إلى غير حكم الله ، وقطع بنني «الإسلامية» عنه عندما سلك هذا السبيل . فقال : «ولعمر الحق ، لا يمكن لإنسان - ما لم بكن مصابا في عقله - أن يتصور كون أحد من انحتمعات في الدنيا إسلاميا على الرغم من اختياره منهاجا غير منهاج الإسلام لحياته ... إن المجتمع إذا جاء ، على بصيرة منه ، وبإرادته الحرة ، يقرر بأن الشريعة لم تعد منهاجا لحياته ، وأنه سوف يصنع المنهاج لحياته بنفسه أو

<sup>(</sup>١٣٢) [موجز تاريخ تجديد الدين وإحبائه ] ص ٤١، ٢٤.

يقتبسه من مصدر غير مصدرها ، فليس ثمة سبب لنطلق عليه كلمة «المجتمع الإسلامي» أبدا (۱۳۳) . . » ! .

هذا عن «الواقع» و «المجتمع » . . لم يتحرج المودودي عندما قطع بارتدادهما. عن الإسلام» إلى «الكفر» و «الجاهلية» . .

أما بالنسبة وللفرد،، فلقد تحرج من وتكفيره،، فقال بإسلام كل من نطق بالشهادتين. لكنه اعتبر ذلك: «شكل الإسلام» أي «الإسلام القانوني»... « فالمسلم ، من الناحية القانونية ، هو من نطق بالشهادة شفاهة ، ولا ينكر أساسيات الدين. وبهذا المعنى يدخل في دائرة الإسلام كل مسلم لا يزيد في جوهره عن ذلك . وليس في وسعنا أن نسميه كافرا ، أو نمنعه حقوقه التي يحصل عليها في المجتمع الإسلامي بمجرد إقراره بالإسلام ... . . . ويستطرد المودودي .. فيقول: «غير أن هذا ليس الإسلام عينه، بل هو إجازة أو تصريح بالدخول في دائرة الإسلام. أما جوهر الإسلام فهو: أن تطوع ذهنك وفق مبادئ. الإسلام، ويصبح أسلوب تفكيرك هو أسلوب القرآن في التفكير، وتصير نظرتك إلى الحياة وأمورها هي نظرة القرآن لها ، وتزن الأشياء بالمعيار الذي اختاره القرآن وحدده ، وأن يكون هدفك الشخصي والحاعي هو الهدف الذي بينه الفرآن وأفره ، وأن تتخلى عن مختلف طرق الحياة وتختار طريقا تحدد اختياره بما تلقَّاه من قوانين القرآن والسنة المحمدية ، فإن قبل عقلك هذا ، وتوحدت مشاعرك ومشاعر القرآن، فإن السبيل الذي تسلكه في الحياة لن يكون غير ما سماه القرآن : سبيل المؤمنين .. (١٣١) .

<sup>(</sup>۱۳۳) [القانون الإسلامي وطرق تنقيذه في باكستان] ۱۵۲ ، ۱۵۶ . طبعة بيروت ــ ضمن مجموعة ــ سنة ۱۹۲۹م

<sup>(</sup>١٣٤) [الحكومة الإسلامية] ص ١٣ ـ ترجمة أحمد إدريس. طبعة القاهرة سنة ١٩٧٧ م.

فهو قد وسع من إطار «الإسلام القانوني» - «شكل الإسلام» - ليشمل كل من نطق بالشهادة ولم ينكر أساسيات الدين ، ومنع وصفه «بالكفر» أو حرمانه حقوق المسلم في المجتمع ... لكنه ضيق نطاق «الإسلام الجوهري» حتى لقد جعله خاصا بالصفوة المناضلة في سبيل سيادة الإسلام!..

ثم وجدناه يعود ليحكم على «الفرد» بـ «الردة الجزئية» ، المفضية إلى «الردة النهائية» ، إذا هو خالف الشريعة في «التكاليف الاجتاعية» ، فيخاطبه قائلا : إنك «إذا سلكت في قضاياك السياسية والاقتصادية مسلكا يتفق وخطة أخرى غير خطة الإسلام المحكمة ، فإن صنيعك هذا يعتبر ارتدادا جزئيا ، يفضى بك إلى ارتداد كلى نهائي ! » (١٣٥)

فكأنه، وإن تحرج من الحكم بالكفر والردة على الفرد بالمعاصى في الفرائض العينية، إلا أنه قد جعل مخالفة الشريعة في الفروض الكفائية والاجتماعية \_ كفرا وردة ، سواء أحدث ذلك من الفرد أو من المجتمع . لكنه وذلك خطأ بين \_ لم يفرق بين الحروج عن الشريعة \_ من الفرد أو المجتمع \_ انكارا لها وجحودا ، أو الحروج عليها تقصيرا وعصيانا .. الأمر الذي جعل صياغاته هذه تفعل ربما عكس ما أراد الرجل ، فتسهم في شيوع نهم " الكفر وأحكام " الردة " التي ألصقها كثيرون ممن تأثروا بفكره ، سواء على الأفراد أو على المجتمعات ، حتى لقد أزعج هذا الأمر إسلاميين كثيرين ، تحرجوا من مغبة الآثار المترتبة على شيوع " التكفير" في المناخ الفكرى لتيارات اليقظة الإسلامية .. ولقد تأكد وصدق حدس هؤلاء ، خصوصا بعد أن أصبح التكفير " سلاحا تشهره " جهاعات إسلامية " ضد " جهاعات إسلامية الخرى ...

<sup>(</sup>١٣٥) المرجع السابق. مس ١٤.

فغدا مرضا يجعل بأس الإسلاميين بينهم شديدا؟ !..

كذلك أخطأ المودودى خطأ بينا عندما حكم بالجاهلية على « المجتمع « الإسلامى ، لما شاب إسلام هذا المجتمع من سمات الجاهلية . لأنه لم يميز بين العودة كلية إلى الجاهلية ، بالردة التى تنكر الإسلام وتجحد عقيدته وشريعته ، وبين المعاصى والذنوب المتمثلة فى تعطيل كثير أو قليل من أحكام الشريعة ـ دون إنكار لها أو جحود \_ . . وتحن جميعا نعلم أن أبا ذر العفارى ، رضى الله عنه ، عندما أتى أمرا من أمور الجاهلية ، قال له رسول الله \_ صلى الله عليه وسلم \_ : يا أبا ذر ، « إنك امرؤ فيك جاهلية (١٣٠١) . . ولم يقل الرسول ، ولا قال غيره : إن أبا ذر قد ارتد عن الإسلام إلى « الجاهلية ، ، أو أنه قد أصبح المجاليا » . فشتان بين من فيه \_ فردا كان أو مجتمعا \_ شوائب \_ قلت أو كثرت \_ من سمات الجاهلية ، وبين من عاد \_ فردا أو مجتمعا \_ إلى الجاهلية بالردة عن الإسلام ، التي هي الجحود والإنكار ، وليست المعاصى والتقصير ؟ !

إن الإعجاب بنقد المودودي للحضارة الغربية .. والتقدير لنضاله في سبيل البقظة الإسلامية .. لا يمنع من نقده في موقفه هذا .. فلقد سن في ميدان البقظة الإسلامية الحديثة \_ بإطلاقه أحكام «الجاهلية» و «الكفر» و «الردة» على المجتمعات الإسلامية \_ سن سنة سبئة آتت ، ولا زالت ، ثمرات مرة تفت في عضد الإسلامين ، وتستنزف من حركة البقظة الإسلامية طاقات وطاقات ! ..

0 0 0

<sup>(</sup>١٣٦) رواه البخاري ومسلم وأبو داود والترمذي وابن حنبل.

#### الحاكمية الإلهية:

وكما قال المودودى \_ فى الحكم على المجتمعات الإسلامية بالجاهلية والكفر \_ قولا انفرد به دون أعلام اليقظة الإسلامية وأئمتها .. كذلك ذهب فأحيا شعارا من شعارات الخوارج \_ رغم عدائه لهم ولفكرهم \_ هو شعار «الحاكمية» \_ فأثار به بلبلة ولغطا وشبهات كثيرة فى حقل الفكر السياسي الإسلامي المعاصر ... صحيح أن فكره فى «الحاكمية» إذا قرئ متكاملا، وفهم جيدا، فلن يثير ما فهمه منه البعض ، ولن يؤدى إلى ما أدى إليه من بلبلة وشبهات ... لكن بعث شعار موهم ،، وصياغة عبارات موهمة \_ فى الحديث عنه \_ كها صنع المودودى ، كان ولابد أن يأتى بعكس ما أراد الرجل من وراء بعثه لهذا الشعار ؟!

لقد صاغ الرجل ، فى حديثه عن الحاكمية ، صياغات غامضة وموهمة تنفى أية حاكمية أو سلطة للإنسان .. وذلك من مثل قوله : إن وجهة نظر العقيدة الإسلامية تقول : إن الحق وحده هو الحاكم بذاته وأصله ، وأن حكم سواه موهوب وممنوح .. وإن أى شخص أو جاعة يدعى لنفسه أو لغيره حاكمية كلية أو جزئية ، فى ظل هذا النظام ، وهو ولا ريب سادر فى الإفك والزور والبهتان المبين ... وإن الإنسان لاحظ له من الحاكمية إطلاقا .. وإن وضعية الدولة الإسلامية : أنها ليست ديمقراطية ... فالديمقراطية ليست من الإسلام فى شىء ، فلا يصح إطلاق كلمة الديمقراطية على نظام الدولة الاسلامية . الديمةراطية على نظام الدولة الاسلامية . الديمةراطية على نظام الدولة

<sup>(</sup>١٣٧) [الحكومة الإسلامية] ص ٨١ - ٨١ - ٧٧ . و [نظرية الإسلام السياسية] ص ٣١-٣١.

ورغم أن المودودي قد ضبط مفهومه اللحاكمية النه والمعلق إنه يعني بها السلطة العليا والمطلقة العليا والمطلقة العليا والمطلقة العليا الله والمطلقة ومختصة بالله المسبحانه وتعالى وليس يفعل الهمال المعنى حاصة ومختصة بالله المعنى على إنسان وغيم هذا المناك مسلم الله ولا غير مسلم المضيها بهذا المعنى على إنسان وغيم هذا الضبط الذي غفل عنه أو تعافل الكثيرون إ فإن عبارات المودودي هذه قد فعلت أبلغ الضرر في صفوف كثير من الإسلاميين الذين انطلقوا منها يصورون عداء الإسلام لكون الأمة الى السياسة للدولة والتنظيم للمجتمع الهي مصدر السلطات المتوهم القاصر بسلاح ظنوه فعالا الذي أسعد العلمانيين اعتدما سلحهم هذا الفهم القاصر بسلاح ظنوه فعالا في المعركة صد إسلامية السياسة والدولة في عالم الإسلام !!..

ونحن نقول: إن المودودي قد ظَلَمَ قراءه ، بهذا الشعار الشبوه المنتبر رفع الخوارج له وانفرادهم بتردیده و وبهذه العبارات الموهمة ، التي أضلت كثيرا من شباب الإسلاميين .. ونقول أيضا: إن المودودي قد ظُلمَ من قبل الذين وقفوا عند هذه العبارات الموهمة ، ولم يقرأوا ضبطه لمعني الحاكمية عنده وأيضا لم يقرأوا عبارات كثيرة كتبها الرجل توضح وتشرح أنه لم يكن عدوا للديمقراطية ، كنظام يعطى الأمة السلطة والسلطان في سياسة الدولة وتنظيم المجتمع .. وإنما كان عداؤه ورفضه لإطلاق الديمقراطية الغربية العنان لسلطان الأمة إلى الحد الذي تحل فيه الحرام وتحرم فيه الحلال .. كما كان عداؤه للمؤسسة الديمقراطية ، القائمة على حكم الأغلبية وخضوع الأقلية ، إذا كانت الأغلبية ثابتة ، لتميزها الديني والحضاري عن الأقلية ، كما كان حال الهند

<sup>(</sup>١٣٨) [تدوين الدستور الإسلامي] ص ٢٥١ ، ٢٥٣ . طبعة بيروت ـ ضمن مجموعة ـ سنة ١٩٦٩ م .

٧٥٪ هندوك و ٢٥٪ مسلمين ـ لأن هذه المؤسسة ستكون ، في الحقيقة ،
 ديكتاتورية الجوهر والمضمون ؟!..

لقد ضمت الآثار الفكرية للمودودي الكثير من الصياغات التي ضبطت فكره في هذا الموضوع ، وذلك من مثل قوله : إن الحكومة الإسلامية ، قد خُول فيها للمسلمين حاكمية شعبية مقيدة ، بمقاصد الشريعة وحدودها (١٣١) ، وما لم يرد فيه نص \_ وهو انجال الأوسع \_ فلأهل الحل والعقد أن يجتهدوا في سن الأنظمة التي تحقق مصلحة الأمة بالمشورة المتبادلة . على أن تكون منسجمة مع الإطار العام لأسس الشريعة (١٤١) ... والحلافة الإسلامية دبمقراطية ... وديمقراطيتنا الإسلامية هي \_ كديمقراطية الغوب \_ لا تتألف الحكومة فيها ولا تتغير إلا بالرأى العام ، ولكن الفرق بيننا وبينهم : أنهم يحسبون ديمقراطينهم حرة مطلقة العنان ، وتحن نعتقد الخلافة الديمقراطية متقيدة بقانون الله عز وجل (١٤١) ... فالخلافة الإسلامية هي ديمقراطية في جوهرها وروحها ، يتم فيها وجل (١٤١) ... فالخلافة الإسلامية هي ديمقراطية في جوهرها وروحها ، يتم فيها انتخاب الخليفة أو الرئيس أو الأمير وفق رأى الجاهير وبإرادنهم الحرة ، كما يتم فيها انتخاب أهل الحل والعقد والشوري كذلك ، وهم الذين هم الحق المطلق في نقد انتخاب أهل الحل والعقد والشوري كذلك ، وهم الذين هم الحق المطلق في نقد تصرفات الحكام ومحاسبتهم (١٤١) ... ا ... ا ... المنافق المناف الحكام ومحاسبتهم (١٤١) ... ا ... المناف

فبعد أن نفي عن الإنسان «أى حظ من الحاكمية » عاد وقرر له «حاكمية شعبية » في انجال الأوسع \_الذي لم يرد فيه نص شرعي ... وبعد أن نني

<sup>(</sup>١٣٩) [نظرية الإسلام السياسية] ص ٣٤، ٣٥. و [الإسلام والمدنية الحديثة] ص ٣٦. طبعة الفاعرة سنة ١٩٧٨م.

<sup>(</sup>١٤٠) [الإسلام والمدنية الحديثة ] ص ٤٠.

<sup>(</sup>١٤١) [تدوين الدستور الإسلامي] ص ٢٥٩ ، ٢٠٠.

<sup>(</sup>١٤٢) الإسلام والمدنية الحديثة ] مس ٣٦ ـ ٣٨.

اتصاف الدولة الإسلامية بالديمقراطية ، عاد فقرر أنها دولة «ديمقراطية الجوهر والروح» ومصدر السلطة فيها الأمة والرأى العام ، شريطة الاتساق مع مقاصد الشريعة وحدودها ؟!...

لكن الذى شاع .. هو المفاهيم الغامضة .. والعبارات الموهمة .. فانضم مفهوم وشعار « الحاكمية » إلى مفهوم وشعار « الجاهلية » و « الردة » و « الكفر » \_ تلك التى ابتدعها المودودى ، غير مسبوق إليها فى حركة اليقظة الإسلامية الحديثة \_ لتصبح « معالم الطريق » لتيار الرفض والغلو بين الإسلاميين المعاصرين ( النا ) ؟ !

<sup>(</sup>١٤٣) لمزيد من التفاصيل عن المودودى و ١ الحجاعة الإسلامية ، انظر كتابنا [المودودى والصحوة الإسلامية] طبعة بيروث سنة ١٩٨٧ م .. وكذلك الفصل الذى كتبناه عن و الحجاعة الإسلامية ، يكتابنا [الصحوة الإسلامية والتحدى الحضارى] ص ٨٥ ..

## (۷) تيّار الرفضّ ٠٠ الانفتلَابي

فى ١٣ ربيع الثانى سنة ١٣٦٨ هـ [١٢ فبراير سنة ١٩٤٩م] استشهد الإمام حسن البنا ، المرشد العام لجاعة [الإخوان المسلمين] برصاص خصومه ، فى وضح النهار ، وفى واحد من أكثر شوراع القاهرة أهمية وحركة ١٤.

وكان العام الذي سبق اغتياله قد شهد عددا من حوادث العنف التي قامت جها «كتائب الإخوان» \_ النظام الحاص \_ السرى \_ المسلح \_ فتصاعد الصراع بين الجهاعة وبين الحكومة ليبلغ الذروة بقرار الحكومة حل الجهاعة في ٦ صفر سنة ١٣٦٨ هـ ٨ ديسمبر سنة ١٩٤٨ م .. والذي أعقبه \_ بعد عشرين يوما \_ اغتيال الإخوان لرئيس الوزراء محمود فهمي النقراشي باشا [١٣٠٥ \_ ١٣٦٨ هـ ١٨٨٨ \_ ١٩٤٨ م] فتصاعدت حملة القمع ضد [الإخوان] اعتقالا وسجنا وتعذيبا .. ثم بلغت محنتهم الكبرى \_ الأولى \_ الذروة باغتيال المرشد العام

ومنذ ذلك التاريخ دخلت دعوة [الإخوان] وحركتها في منعطف تاريخي جديد .. صحيح أن محنة الاعتقال والسجن والتعذيب قد انتهت بعودة [الوفد] -حزب الأغلبية \_ إلى الحكم في ٢٢ ربيع أول سنة ١٣٦٩ هـ ١٢ يناير سنة ١٩٥٠ م .. ولكن «المحنة الحقيقية» قد استمرت .. محنة فقد الجهاعة لإمامها الملهم ، وقيادتها التاريخية ، ومرشدها العام ومفكرها شبه الوحيد؟!..

لقد كانت إحدى سلبيات هذه الجاعة هي ذلك الفارق الكبير والمسافة الطويلة والمساحة الكبيرة بين القائد المرشد ــ وعيا ووضوح رؤية ، ومرونة حركة ، واتساع أفق ، وإدراكا لعظم الغاية ، ومن ثم الإصرار على «سياسة المراحل » ، الرافضة للتعجل والعجلة \_ وبين رجالات الصف الثانى فى الجاعة \_ دعك ممن خلف هذا الصف الثانى ؟ ! \_ \_ . فلما افتقدت الجاعة « الربان » \_ والسفينة تكتفها العواصف ، وتحيط بها ظلمات بعضها فوق بعض فى بحر لُجّى \_ فقدت مع « المرشد » كثيرا من « الرشد » الذي تمثل فيه ؟ ! . . فدخلت بذلك الحدث المأساوى فى منعطف جديد ! . .

وعندما كان شباب الجاعة يعذبون فى السجون والمعتقلات [١٣٦٨ هـ ١٩٤٩ م] ، ظهرت فى فكر بعض هؤلاء الشباب ـ والطلاب منهم خاصة ـ ولأول مرة فى تاريخ الإسلاميين بمصر ـ أفكار تتساءل عن «إسلام» المجتمع ؟! وعن «إسلام» الأمة ؟!..

إن الحكومة تعذبهم ، كما كان المشركون يعذبون الذين سبقوا إلى الاسلام ! . . وليس لهم من ذنب إلا الدعوة إلى الإسلام ، دينا ودنيا ، عبادة وشريعة ، مصحفا وسيفا . . أما الأمة فلقد اتسم موقفها بالسلبية إزاء محتهم هذه ، للأحكام العرفية التي تحكم بها البلاد . . ولأن هذه الأمة لا تميل ، بالطبع ، إلى العنف والإرهاب ، حتى لقد صنعت أعظم ثوراتها بيضاء ، ولم تستسغ العنف والدم إلا في صراعاتها مع الغزاة ؟! . .

فتحت وطأة «المحنة» التي تمارسها «الدولة».. وأمام سلبية «الأمة».. تساءل نفر من شباب [الإخوان] ــ وطلابها خاصة ــ :

- هل المسلمون هم: «جماعة المسلمين » ؟!...
- أم المسلمون هم : « جماعة الإخوان المسلمين « ؟! ...

وكان هذا النساؤل ، الذي يطرح قضية «التكفير» وعودة انجتمع إلى الجاهلية »، جديدا، بل وغريبا على مصر وعلى الفكر الإسلامي بها.. لكنه كما أسلفنا كان مطروقا ومتداولا، بواسطة الأستاذ أبو الأعلى المودودي وجماعته الإسلامية ، في الهند ، منذ عشر سنوات .. ومنذ ذلك التاريخ ، الذي أعقب غياب الشيخ حسن البنا بدأ فكر المودودي يجد طريقه إلى صفوف نفر من [الإخوان] .. ولعل البداية قد كانت تلك التي يحدثنا عنها أحدهم ، فيقول ؛ في سنة ١٩٤٩م ، أرسلت ، من زنزانتي رقم ٢٢ بسجن مصر ، خطابا إلى حلب ، طالبا من مكتبة الشباب المسلم مجموعة كاملة من رسائل أبو الأعلى المودودي ، لأقدم من خلالها دراسة عن فكر المودودي ، لأوقف عبث بعض الطلبة حينذاك . ووصلتني ١٣ رسالة منها . وقد علمنا وتعلمنا أن لكل أرض مناخها ومنهاجها وأساليبها . والإسلام واحد من لدن عليم خبير .. (١٤٤١) ه ؟! .

هكذا ألقيت في أرض الإسلاميين بمصر ، وللمرة الأولى « بذرة » أفكار « التكفير » و « الجاهلية » .. صحيح أن الأغلبية قدرأت ، بعد دراسة فكر المودودي ، بالسجن ، أن فكره في هذه القضايا هو فكر سياسي ، يرتبط بظرف المجتمع الهندي ، ولا سبيل له ولا مجال في مصر وماماثلها .. فوحدة الإسلام الدين لاتنني « أن لكل أرض مناخها ومنهاجها وأساليبها » ؟ ا .. لكن « البذرة » قد ألقيت في النرية ، محاولة النمو بفعل ظروف « المحنة » التي نزلت بالإخوان ! ..

والذين يتتبعون حركة ۽ تأثير فكر، الأستاذ المودودي، خارج المناخ الهندي، ودخوله إلى الساحة المصرية والعربية، لايجدون لهذا الفكر أثرا يذكر

<sup>(</sup>١٤٤) انظر كلمة وسعد سيد أحمده على غلاف كتاب [أبو الأعلى المودودى : فكره ودعوته] تأليف : د سمير غيد الحميد ابراهيم . طبعة القاهرة سنة ١٩٧٧ م .

إلا بعد غياب قيادة الشيخ حسن البنا.. فني ظل الافتقار إلى القيادة الفكرية التى تملأ الفراغ الناجم عن استشهاد المرشد العام ، خلت الساحة لفكر أبرز قادة العمل الإسلامي في ذلك التاريخ : الأستاذ المودودي !.. ومنذ ذلك التاريخ ذاعت ترجمة فكره للعربية ، ونشر عدد من رسائلة في القاهرة .. (١٤٠٠)

وبعد قيام الثورة المصرية في أول ذي القعدة سنة ١٩٥١هـ ٢٣ يوليو سنة ١٩٥٧م انفتح باب العلاقة بين [ الإخوان ] والثورة ليفضي إلى « المحنة الثانية » والأكبر ، والتي لم يسبق لها مثيل في تاريخ الجاعة على الإطلاق ... وهنا بدأت «بذرة » فكر الأستاذ المودودي عن «تكفير» المجتمع و «جاهليته» ترتوي من دماء « المحنة » ، وتنمو في مناخها ... واتسعت المساحة التي بدأت تعمر بفكر « الأزمة » المتوتر ، بدلا من « الفكر الطبيعي » ! .. فتخلق في صفوف الجاعة من حول « الأديب » الأستاذ سيد قطب [ ١٩٧٤ - ١٩٠٦هـ ١٩٠٦ - ١٩٠٦ والأنقلاب .. الذي انطلق من فكر المودودي - بعد أن وظفه في مناخ غير المناخ والانقلاب .. الذي انطلق من فكر المودودي - بعد أن وظفه في مناخ غير المناخ الفندي الذي أفرزه - بل وتصاعد بغلوه أكثر وأكثر ! ...

■ لقد رأى المودودى فى « القومية السياسية الهندية » ، ذات الأغلبية الهندوكية ، على ذاتية الهندوكية : الخطر الذى سيقضى بـ « ديمقراطية الأغلبية الهندوكية ، على ذاتية الإسلام والتميز الحضارى للمسلمين . فرأى فى هذه القومية ، وفى ديمقراطينها ، وفى سلطة جهرها عدوانا على « الحاكمية الإلهية » . . فهى ، إذن ، « شرك « ميرتد » بالمجتمع إلى « الحاهلية » ! .

<sup>(</sup>١٤٥) في ١٩٥٠ م طبعت بالقاهرة الترجمة العربية لكتاب المودودي [منهاج الانقلاب الإسلامي] و [نظرية الإسلام السباسية] وفي سنة ١٩٥٣ م طبعت رسالته [تدوين الدستور الإسلامي]

• ورأى سيد قطب في «القومية العربية »، التي قاد جمال عبد الناصر [ ١٣٣٠ - ١٣٩٠هـ ١٩١٨ - ١٩٧٠م] مدها، وفي «ديمقراطيتها الموجهة »، وفي سلطة الجماهير التي استقطبها المشروع «القومي - الاجتماعي «الناصرى، الحطر الساحق للإسلاميين المقيدين بالأصفاد !. فحكم بعدوان هذا المشروع ، بكل مكوناته ، وجميع توجهاته على «الحاكمية الإلهية » وقطع «بكفره » و « بجاهليته » !.

ولما كانت وجاهبر والأمة و وعامنها قد استقطبت للمشروع الناصرى وأيدت قيادته ولفيانة والنيابة وأيدت قيادته فلقد خلعها فكر هذا التيار عن وعرش الخلافة والنيابة والنيابة وأيدرها الإسلام للإنسان والأمة والله والله وتعالى لأنها قد وأشركت في الحاكمية وغير الله فلم تعدد لارتدادها وبالكفر إلى والجاهلية والحاكمية والحلافة ومناعد سيد والحاهلية وهنا كان تصاعد سيد قطب علوا وهنا كان تصاعد سيد قطب علوا والحاهلية والمناسم هو الآخر بالعلو؟ إلى فالمودودي حكم والماكفر ووالجاهلية والماكم والماكفر ووالجاهلية والماكم والماكفر ووالجاهلية والكان قد فتح الباب لذلك إلى والأمة والجاهلية الماكفر ووالجاهلية والماكفر ووالجاهلية والماكفر ووالجاهلية والماكفر ووالمحتمع والماكفر ووالماكفر ووالمحتم والماكفر ووالمحتم والماكفر ووالمحتم والماكفر ووالمحتم والماكفر ووالمحتم والمحتم والماكفر ووالمحتم والمحتم والمحتم والمحتم والمحتم والمحتم والمحتم ووالمحتم والمحتم وال

وبدلاً من « خلافة » : « الجاعة : الأمة » ، قدم سيد قطب ، كبديل ، « خلافة » : « الجاعة : التنظيم » ، التي انفردت وتنفرد بالإسلام من دون الناس . والتي عليها أن تبدأ من الصفر ، كما صنع الرسول ـ عليه الصلاة والسلام ـ و « جيل الصحابة الفريد » ! .

إن اخلافة الأمة عن الله الله الله عن المنطقة عن الله الخير [ ولتكن منكم المنظمة ، اللامر بالمعروف والنهى عن المنكر والدعوة إلى الحير [ ولتكن منكم

أمة يدعون إلى الخير ويأمرون بالمعروف وينهون عن المنكر، وأولئك هم المفلحون ] (١٤٦) .. ولكن هذه الجاعة \_ الطلبعة \_ المنظمة الكانت جزءا من الأمة المسلمة الله أما والأمة \_ في فكر هذا التيار الجديد \_ قد الكفرت الوارتدت إلى المجاهلية أظلم الله من الجاهلية التي عاصرها الإسلام الأول (١٤٦) .. فلقد انعدم الرباط الإيماني الذي يصل هذه الجاعة \_الطلبعة \_ المنظمة المهد الأمة المسلمة ، بالانفصال عن الجاهلية والاستعلاء على الكفار ، والسعى \_ من نقطة الصفر \_ إلى بناء العقيدة الله وبنفس النهج والخطوات التي تحت في الحقبة المكبة المن دعوة الرسول \_ عليه الصلاة والسلام \_ إلى الإسلام ! ..

ذلك هو « عنوان » الدعوة التي دعا إليها تيار : الرفض .. والفصام الكامل مع الواقع .. الذي ضم ويضم : الإسلاميين « الانقلابيين » ؟!...

华 华 救

<sup>(</sup>١٤٦) آل عمران : ١٠٤ .

<sup>(</sup>١٤٧) سيد قطب [معالم في الطريق] ص ٢١ . طبعة القاهرة سنة ١٩٨٠ م

وكانت دعوته متوجهة إلى تخليص هذا الإسلام ثما شابه من «موروث» أضاف أو انتقص من الإسلام ، بالابتداع ، أو « وافد » غربي سعى ويسعى لاقتلاع الإسلام من حياة الأمة ، فأحدث بوجوده ثنائية في الفكر والسلوك (١٤٨)...

وكان المودودى \_ رغم ريادته \_ في العصر الحديث \_ في حديثه عن الحاكمية " و " الجاهلية " و " التكفير " \_ قد وقف عند القطع " بارتداد المجتمع " دون " الأمة " ، ولذلك كانت " الديمقراطية " والانتخابات سبلا ، عنده ، للإصلاح المنشود . فالأمة لم تكفر في نظره ، ومن ثم فإن الاحتكام اليها سبيل لتخليص الإسلام من « الجاهلية " الموروثة ومن جاهلية التغيب (١٤٩٠) .

لكن المودودى كان قد فتح الباب - وإن فى تردد - لمن يأتى فيفتحه على مصراعيه ، مُصْدِراً الحكم «بكفر» الأمة و«ردتها».. فهو قد حكم على «الواقع» و«الموروث» بالجاهلية .. وقال إن قرن الجاهلية قد عاد إلى الظهور منذ عصر عثان بن عفان .. ثم نفى الاسلام والإسلامية عن الذين لا يحتكمون إلى الشريعة فى الفروض الاجتاعية ... وعندما عرض للمجددين عبر التاريخ الاسلامي لم يمتدح ويعجب بغير ابن تيمية [ ٦٦١ - ٧٢٨ه ٢٦٢١ -

فلم جاء سيد قطب \_ في الظرف النكد الذي كتب فيه كتابه [ معالم في

<sup>(</sup>١٤٨) [مجموعة رسائل الإمام الشهيد حسن البنا] ص ١٣٠ ، ١٣١ .

<sup>(</sup>١٤٩) [موجز تاريخ تجديد الدين وإحياثه] ص ٤١ ، ٤٣ .

<sup>(</sup>١٥٠) المرجع السابق. ص ٧٣-٧٩.

الطريق ] - رأى أن الأمة قد دانت بحاكمية غير الله . لا بمعنى أنها ركعت وسجدت لغير الله ، ولكن لأنها تلقت عن حاكمية الطواغيت «كل مقومات حياتها عن حياتها تقريبا » ؟! . ومادامت قد أخذت «كل مقومات حياتها» عن الطواغيت فلقد «كفرت » بالإسلام كفرانا مبينا ؟! .

يقول سيد قطب ، في الحديث عن المجتمعات الإسلامية المعاصرة : ايدخل في إطار المجتمع الجاهلي ، تلك المجتمعات التي تزعم لنفسها أنها المسلمة ، ! . وهذه المجتمعات لاتدخل في هذا الإطار لأنها تعتقد بألوهية أحد غيرالله ، ولا لأنها تقدم الشعائر التعبدية لغيرالله أيضا ، ولكنها تدخل في هذا الإطار – [ إطار الكفر والردة والجاهلية ] – لأنها لاتدين بالعبودية لله وحده في نظام حياتها ، فهي – وإن لم تعتقد بألوهية أحد إلا الله – تعطى أخص خصائص الألوهية لغير الله ، فتدين بجاكمية غير الله ، فتتلقى من هذه الحاكمية : نظامها ، وشرائعها ، وقيمها ، وموازينها ، وعاداتها وتقاليدها ، وكل مقومات حياتها تقريبا ! . . «(١٥٠)

هنا ، وبهذا التشخيص ، تجاوز سيد قطب موقع المودودى على درب «تجهيل » انجتمع و « تكفيره » . . ثم استمر به السير على درب الغلو حتى صرح بمالم يصرح به المودودى ، فحكم \_ قاطعا \_ « بكفر » « الأمة » ، وليس فقط « انجتمع » و « الدولة » . . قطع فى هذا الحكم قطع الواثق المستيقن . . بل لقد حكم بكفر هذه الأمة منذ قرون وقرون ! . .

فبعد أن حكم على كل المجتمعات\_ المسهاة ﴿ إسلامية ﴾ ! \_ بالارتداد عن

<sup>(</sup>١٥١) [معالم في الطريق] ص ١٠١.

« الشريعة » ، إذ « ليس على وجه الأرض مجتمع قد قرر فعلا تحكيم شريعة الله وحدها ، ورفض كل شريعة سواها ... « (١٥٢) .. تقدم فحكم بانعدام وجود الأمة المسلمة ، لا في عصرنا وحده ، بل ومنذ قرون كثيرة .. « فوجود الأمة المسلمة يعتبر قد انقطع منذ قرون كثيرة .. « (١٥٣) !.

وفى مكان آخر ، يزيد هذا الحكم تأكيدا ، فيقول : « إن موقف الإسلام من هذه المجتمعات كلها يتحدد فى عبارة واحدة : إنه يوفض الاعتراف بإسلامية هذه المجتمعات كلها ... «(١٥٤) !.

ومثل « المجتمعات » « الناس » ، أفرادا وجاعات . . فهم - برأيه - غير مسلمين ، ولابد من دعوتهم للدخول فى الإسلام من جديد . فعنده أن « المسألة فى حقيقتها هى مسألة كفر وإيمان ، مسألة شرك وتوحيد ، مسألة جاهلية وإسلام ، وهذا ماينبغى أن يكون واضحا . إن الناس ليسوا مسلمين - كما يدعون - وهم يحيون حياة الجاهلية . ليس هذا إسلاما ، وليس هؤلاء مسلمين ، والدعوة اليوم إنما تقوم لترد هؤلاء الجاهليين إلى الإسلام ، ولتجعل متهم مسلمين من جديد ! » (١٥٥) . .

وعبارة أخرى ، يصعد بها فى الغلو إلى مكان غير مطروق وحكم غير مسبوق ، يعلن فيها أن هذا الكفر لم يقف عند حدود «كفر الشريعة » ـ كما أشار المؤدودى ـ بل لقد أصبح ، أيضا ، «كفر العقيدة » . . فهو يقول : « ينبغى أن

<sup>(</sup>١٥٢) المرجع السابق. ص ٣٩.

<sup>(</sup>١٥٣) المرجع السابق. ص ٨.

<sup>(</sup>١٥٤) المرجع السابق. ١٠٣.

<sup>(</sup>١٥٥) المرجع السابق . ص ١٧٣

لقد كفرت الأمة \_ برأى سيد قطب \_ كفر شريعة وعقيدة ... والمهمة \_ برأيه \_ هى « إعادة إنشاء هذا الدين » ، بواسطة العصبة التي آمنت بفكره . والتي هى \_ وحدها \_ « المجتمع المسلم » ، من دون الناس أجمعين ١٩٢١ ! . .

\* \* \*

هكذا تخلّق فى تيار اليقظة الإسلامية تيار الرفض الانقلابى ، الذى حكم بكفر الواقع .. والتراث .. والمجتمع .. والأمة .. ومن ثم رفض ويرفض العمل من خلال القنوات والمؤسسات التى أقامتها الأمة .. فجميعها بنظره \_ أدوات للجاهلية ، قامت لتدعيم الجاهلية المهيمنة على هذه المجتمعات .. ولذلك كان النهج الانقلابي الذى سلكه ويسلكه هذا الفصيل من فصائل اليقظة الإسلامية إ...

وفى إطار هذا الفصيل تتعدد الجاعات .. لكنها جميعا تتفق فى هذا التقييم للواقع وللمجتمعات الإسلامية .. فهى بنظرها جميعا « جاهلية » .. وبعضها يضيف وصف « الجاهلية » وحكمها .. والبعض الآخر يعمم هذا الحكم على الأمة .. وهناك من يراوغ فيحكم ، بالجاهلية »

<sup>(</sup>١٥٦) المرجع السابق ـ ص ٤٠ .

دون «الكفر»، تجنبا لسخط الجمهور، ومدا لحبال الدعوة في صفوف الجاهير... وكأن هناك فرقا بين «الجاهلية» و«الكفر»، وجاهليين ليسوا بكفار؟!...

وإذا كانت كثير من التفاصيل \_ فى المناهج والسبل والرؤى والمواقف السياسية \_ قد ميزت جماعات هذا الفصيل وجمعياته .. إلا أن الجامع له هو هذا السيل الذى سلكه حتى تخلّق فى واقع اليقظة الإسلامية المعاصرة .. وهذه الأحكام التى حكم بها على واقع المسلمين! (١٥٧).

<sup>(</sup>۱۵۷) لمزید من التفاصیل عن هذا التبار الرافض ، انظر الفصل الذی کتبناء عن ، تبار الرفض الکامل للواقع ، یکتابنا [الصحوة الإسلامیة والتحدی الخضاری] ص ۱۹۳۳ و کتابنا [الفریضة الغائبة ، عرض وحوار وتقییم] طبعة القاهرة سنة ۱۹۸۲ م وطبعة بیروت سنة ۱۹۸۳ م ، وطبعة دار البراق بتونس سنة ۱۹۸۲ م .

## وأخيــرًا .. مـــــاالعــــمل ؟؟..

لقد جاء على أمتنا حين من الدهر سادت فى الكتابات التاريخية \_ سواء أكان ذلك فى التاريخ السياسى أو الحضارى والفكرى \_ أحكام وتقيبات الاستشراق والمستشرقين ... تلك التى قدمت وأبرزت قسمات الظلم اوالاستبداد، والتشرذم، والمذاهب الشاذة، وافرق الغلوا.. الخ .. الخ .. حتى ظن كثيرون أن هذا هو تاريخ الإسلام والمسلمين .. وكان الهدف الحبيث: نزع الثقة ، واستلاب الكبرياء المشروع ، حتى نواجه تحديات العصر وظهرنا غير مسنود ؟!..

واليوم ... نواجه موقفا شبيها فى كثير من الكتابات التى تتحدث عن اليقظة الإسلامية الحديثة ، والمعاصرة بوجه خاص ... فكثيرون هم الذين يسلطون كل الضوء على قسمات الغلو وجاعاته ، حتى لكأنها هى كل اليقظة الإسلامية وجميع فصائلها ... والكتابات التى تبرز مواطن السخرية والأفكار الشاذة من مقولات ثيار الرفض الانقلابي تكاد توهم القراء أن هذه هى كل مقولات كل الإسلامين ؟! ...

ونحن ، مع رفضنا للغلو ، ونقدنا لجاعات وجمعيات تيار الرفض الإسلامي ، نود أن ننبه إلى عدد من الحقائق في هذا المقام .. منها :

 أن الإسلام هو فكرية ـ اأيديولوجية اـ الأمة . وإذا كانت هذه الأمة قد اجتمعت على أصول الدين وعقائده ، فتلك ميزة كادت أن تتفرد بها بين أم الشرائع والرسالات أما خلافات هذه الأمة فهى فى «الفروع» المتعلقة بالحضارة والعمران، ومنها السبل والرؤى والمناهج المرشحة لإقامة الدولة الإسلامية ـ وهى من الفروع ـ ولأسلمة الواقع والمعارف والعلوم .. وجميعها من مهام الحضارة ومباحثها، وليست من أصول الدين ولا من أمهات الاعتقاد ... فالحلاف فيها طبيعى .. بل وصحى .. وأيضا ضرورة من الضرورات .. ومن الذى يبلغ به الخيال حد تصور الاتفاق والاجتاع والإجماع في كل الفروع والجزئيات والتفاصيل بين أمة يبلغ تعدادها المليار؟! .. إن ذلك مما يستحيل في حزب من الأحزاب، فما بالنا بأمة بأسرها؟! .. إن

ثم ، أى خيال ذلك الذى يجمح بصاحبه حتى يتوقع براءة صفوف أمة بأسرها من الآراء المغالية والأحكام الشاذة والاتجاهات المريضة فى ميدان فسيح ، تختلف فيه الآراء ، وتتنوع المنطلقات ، وتتعدد الغايات ؟!...

إن الاختلاف بين الإسلاميين هو من الأمور الطبيعية . وشذوذ بعض الآراء وفجاجة بعض التقييات والأحكام ، هي مما يدخل في نطاق «الأمر المنتظر والمفهوم»!..

♦ إن درجة الحدة والغلو اللتين بلغها « الواقع » الإسلامي في مجافاته للنهج الإسلامي ، عامل أساسي في تبلور هذا الفصيل الرافض الانقلابي ، الذي يمثل « الاحتجاج ـ الغاضب » على هذا الشذوذ عن نهج الإسلام . إنه « إفراط » استفزه واستنفره « التفريط » .

وإذن ، فنحن لسنا بإزاء «حالة غير مفهومة .. وغير مبررة » تستعصى على العلاج .. وإنما نحن ــ مرة أخرى ــ بإزاء ظاهرة هي مما يدخل في نطاق «الأمر المنتظر والمفهوم» ! .. وهو أمر ليس مستحيل العلاج ، شريطة أن

يتوجه العلاج إلى «الأسباب»، وليس فقط إلى «الأعراض»؟!..

• إن فصيل الرفض الانقلابي \_ في حركة اليقظة الإسلامية \_ يبلغ في الغلو حد اختزال تراث هذه الأمة الحضارى، فلا يقبل منه سوى ابن تيمية [ ٦٩١ - ٧٢٨ هـ ٢٣٢١ م] وتلميذه ابن القيم [ ٦٩١ - ٧٥١ هـ ١٣٩٠ م] قديما ، والمودودى وسيد قطب في العصر الحديث (١٥٠٠). وما عدا ذلك من تراث هذه الأمة وإبداعها الحضارى هو «جاهلية» خالصة ، أو فكر شابته وغبشته هذه الجاهلية فأخرجته عن تصورات الإسلام ؟! ...

وهذا الرأى ، على شذوذه وغرابته ، ليس بدعا بين الآراء الشاذة التي تزخر بها المذاهب والأنساق الفكرية ... فغى إطار الماركسية -كنظرية .. وأحزاب ونطبيقات ودول ونهج فكرى وإبداع نظرى في مختلف الميادين \_ في عالم الماركسية ، هناك من يختزلها إلى «تروتسكى» [١٨٧٩ - ١٨٤٠ م] وأفكاره ومذهبه في الثورة العالمية فقط ... وهناك من يختزلها إلى «ماوتسي تونج» [١٨٩٣ - ١٩٧١ م] ورأيه في الثورة الثقافية وحده ... وهناك «الجيفاريون» .. وعشرات من منظات الرفض والعنف التي بلغت في الرفض مبلغ العصابات وقطاع الطريق ؟! ....

ومع ذلك ، فإن هذا الغلو لا يثير السخرية التي تنسحب على الماركسية كلها ، على النحو الذي هو حادث في تناول ظاهرة الغلو الإسلامي ؟! . . فهل الغلو طبيعي في صفوف حركة فكرية ، محدودة العدد . . وغير طبيعي في صفوف فكرية أمة بأسرها ؟! . . أم أن العداء ، للخيار الإسلامي ، والرغبة في إهالة التراب على

<sup>(</sup>۱۵۸) صبری نور ـ جریدهٔ [النور] ـ الأسبوعیة ـ القاهرة ـ ۲۲ ـ ۹ ـ ۱۹۸۲ م

« اليقظة الإسلامية » هو السبب في اختلاف واختلال الموازين ؟ ! . . .

● إن حجم فصيل الرفض الانقلابي في تيار اليقظة الإسلامية محدود .. لكن « الغضب » و « الاحتجاج » ، عادة ، يثير من الضجيج والغبار أكبر من حجم المصدر الآتي منه « الغضب والاحتجاج » .. ولذلك فإن وجود هذا الفصيل \_ فضلا عن طبيعيته وارتباط هذا الوجود بأسبابه \_ فإنه لا يثير \_ عند الذين يعرفون حجم تيار اليقظة الإسلامية \_ أى انزعاج ؟ ! ...

0 0 0

إن اليقظة الإسلامية : خيار أمة ، وليست ، أبد يولوجية ، صفوة أو نحية أو شريحة أو حزب طليعي ، كما هو حال غيرها من ، الأيد يولوجيات ، .. أمة تنحاز إلى ذاتها وهويتها .. وقواها ، المحركة والحركية ، لابد وأن تعكس تنوع الأمة وثراءها ، وتمايز الرؤى والمصالح والمنطلقات ، مع وحدة الهدف : أن تعود الأمة كاملة إلى كامل إسلامها ، وأن يتجدد واقعها بواسطة التجديد للدين ، كى تتجاوز الأمة والواقع قيود التخلف الموروث ومسخ فكرية التغريب ، فتنهض نهضتها المستقلة ، وتعطى عطاءها المتميز إثراء للفكر الإنساني ، من جديد

والقوى المحركة والمتحركة \_العقل القائد\_ في حركة اليقظة الإسلامية . ليست\_كها يوهم البعض\_ فصيل الرفض الانقلابي وحده .. فهناك :

- الجاعات والجمعيات والأحزاب ، المنتشرة في طول الوطن الإسلامي
   وعرضه .. والتي أشرنا \_ في هذه الدراسة \_ إلى نماذج لها ..
- وهناك ما يمكن أن تسميه «التيار الحضارى»... الذي يضم مواكب
   وكتائب من الأعلام والدعاة والعلماء المجددين والمجتهدين... في الجامعات
   والمعاهد الإسلامية ـ حكومية وأهلية ـ وفي مراكز البحث التي تتوفر على بعث

التراث وإحيائه ، وتبويب الموسوعات الإسلامية وفهرستها ، وتقنين مدونات الفقه الإسلامي لتيسير الانتفاع بها ، والإبداع العقلي في ميادين إسلامية المعارف والعلوم ، ورصد المتغيرات الواقعية ، وفتح منافذ الاجتهاد والتجديد . الغ . الخ . والمجامع اللغوية ، والفقهية . والإذاعات السمعية والمرثبة . . والصحف والمجلات ودور النشر ومنابر الفكرالإسلامية . . إلى آخر مواكب وكتائب العلماء والدعاة الذين يحملون عبء الجانب الحضاري في حركة اليقظة الإسلامية . . .

وهكذا .. نستطيع أن نميز في القطاع العامل والمؤثر والقائد بتيار اليقظة الإسلامية تيارات ثلاث :

- (أ) المشتغلون بحضارة الإسلام، يجددونها، ويصنعون البديل للحضارة الغربية الغازية، ويصوغون العقول القادرة على ملء المواقع التي يحتلها المتغربون...
- (ب) وقصيل « الغضب والاحتجاج » ، الرافض للواقع رفضا كاملا ...
   والمندفع بكليته ـ رغم علمه القليل ، وتعصبه الكثير ، ومحاسه الأكثر ـ
   لاقتناص « الدولة والسلطة » ، استعجالا للنصر وجنى الثهار ...
- (ج.) من هم بين بين، من الجاعات والجمعيات والأحزاب المشتغلة بالإسلام السياسي ، من خلال القنوات الشرعية والسبل المشروعة المتاحة في مجتمعاتها العلمانية .

والمطلوب .. هو أن لا يكون كل فريق من هؤلاء الفرقاء فرحون بما لديهم وحده .. ورافضون لما لدى الآخرين رفضا كاملا وحادا (١٥٩)

<sup>(</sup>١٥٩) انظر في تؤكية التيار الحضاري ، وإدانة التيار الانقلابي مقال الأستاذ محبي الدين عطية : «العمل ت

فبعث حضارة الإسلام وتجديد الدين بالاجتهاد هو السبيل لصياغة « دليل العمل « المرشد لتيار اليقظة الإسلامية .. وبدونه ستضل الطريق وتفقد الاتجاه ..

وفصيل الرفض الانقلابي ، يزلزل مسلمات التيار العلماني ، وينتزع منه جماهير الشباب في مختلف الميادين وانجالات ، ويلفت النظر بغضبه واحتجاجه ـ إلى موكب اليقظة الإسلامية ، ويلقى الرعب في قلوب الأعداء .

أما الفصيل الثالث \_ الجهاعات والجمعيات والأحزاب ، المشتغلة بالإسلام السياسي من خلال القنوات الشرعية والأطر المشروعة \_ فإنه مرشح ليكون همزة الوصل وحلقة الربط وقناة الاتصال التي « تُرَشِّد » فصيل الرفض الانقلابي باجتهادات التيار الحضارى ، ليجتمع « العقل » مع » العمل » ، فتنهض اليقظة الإسلامية على الساقين الاثنتين ... فإذا « تقاربت » التصورات .. وتآزرت الجهود .. وتساندت الخطوات ، كان الغرس أجود ، والنمو أسرع .. والفاقد أقل ...

وإذا كان «ترشيد» فصيل الرفض الانقلابي باجتهادات المفكرين الخضاريين الإسلاميين ، الشرط الضرورى كمى لا يصل الحاس والاندفاع بحموع الشباب المسلم إلى إحباط جديد ... فإن اجتهاد «العقل المسلم» على مقربة من حرارة القلوب المسلمة الشابة ، هو السبيل لإخراج كثير من مفكرينا وعلمائنا من الأبراج العاجية ، ومتاحف الآثار ومناطق الحفريات؟! ..

إن اليقظة الإسلامية هي أعظم ظواهر العصر الذي نعيشه . وهي طوق النجاة لخير أمة أخرجت للناس . وعلى نجاحها تتوقف صياغة «البديل

الجاعى بين مفهومين، مجلة [الأمة] القطرية العدد ٧٧ ـ ذو الحجة سنة ١٤٠٦ هـ أغسطس سنة
 ١٩٨٦ م.

الحضارى \* الموشح لإنقاذ الإنسانية من المأزق والطريق المسدود اللذين صنعتهما الحضارة الغربية بإنسانها ، ثم حاولت وتحاول ـ بالهيمنة والاحتواء والعدوان ـ فرضهما على الإنسانية جمعاء .

إن الذين يسترجعون صورة الشرق يوم ظهر الإسلام ، سيملؤهم اليقين بالحقيقة القائلة : إن حياة وإحياء الشرق وأمته إنما هو : «هبة الإسلام»!..

والذين ينظرون إلى صورة الشرق اليوم لابد وأن بملأهم اليقين بالمأثورة القائلة لن يصلح آخر هذه الأمة إلا بما صلح به أولها : الإحياء الإسلامي . . واليقظة الإسلامية . . فالإسلام هو الرسالة الخالدة لهذه الأمة الواحدة . .

وكما أن الماء يحيى الأرض الموات .. « فإن الله يحيى القلوب بنور الحكمة ، كما يحيى الأرض الميتة بوابل السماء (١٦٠) « إ ... وصدق الله العظيم إذ يقول : [يأيها الذين آمنوا استجيبوا لله وللرسول إذا دعاكم لما يحييكم ... ] (١٦١) .

صدق الله العظيم .

<sup>(</sup>١٦٠) من كالمات لفإن الحكيم لابنه \_ رواه مالك في الموطأ \_

<sup>(</sup>١٦١) الأنفال : ٢٤ .

## المصبكادر

- القرآن الكريم
- كتب السنة:
صحيح البخارى ، طبعة دار الشعب القاهرة .
صحيح مسلم . طبعة القاهرة سنة ١٩٥٥ م .
سنن الترمذى , طبعة القاهرة سنة ١٩٣٧ م .
سنن النسائى . طبعة القاهرة سنة ١٩٦٤ م .
سنن أبو داود . طبعة القاهرة سنة ١٩٥٢ م .
سنن ابن ماجة , طبعة القاهرة سنة ١٩٥٢ م .
سنن الدارمى , طبعة القاهرة سنة ١٩٧٢ م .
سند الإمام أحمد . طبعة القاهرة سنة ١٩٦٣ م .
مستد الإمام أحمد . طبعة دار الشعب . القاهرة .
موطأ الإمام مالك , طبعة دار الشعب . القاهرة .

آدم منز : [الحضارة الإسلامية في القرن الرابع الهنجري] طبعة بيروت سنة ١٩٦٧م.

ابن أبي الحديد : [شرح نهج البلاغة] طبعة القاهرة سنة ١٩٥٩ م .

ابن بادیس : [کتاب آثار این بادیس] . طبعة الجزائر سنة ۱۹۶۸ م .

ابن تيمية : [العبودية] و [الفرقان بين أولياء الرحمن وأولياء الشيطان] و [الواسطة بين الحق والحلق]. طبعة بيروت

\_دار الفكر\_ ضمن امجموعة التوحيدا ـ

: [منهاج السنة النبوية] طبعة القاهرة ـ الأولىـ..

: [الفتاوي الكبري]طبعة القاهرة سنة ١٩٦٥م.

ابن حزم : [رسائل ابن حزم]. طبعة بيروت سنة ١٩٨٠ م.

ابن خلدون : [المقدمة] طبعة القاهرة سنة ١٣٢٢ هـ .

ابن رشد : [فصل المقال] طبعة القاهرة سنة ١٩٧٢م.

ابن سعد : [الطبقات] طبعة القاهرة . دار التحرير .

ابن عبد الوهاب : [هدية طيبة] و [هذه مسائل الجاهلية] طبعة القاهرة

\_المكتبة السلفية\_ ضمن امجموعة التوحيده.

ابن عساكر : [تهذيب تاريخ ابن عساكر] طبعة دمشق.

ابن القم : [أعلام الموقعين] طبعة ببروت سنة ١٩٧٣ م

[الطرق الحكمية في السياسة الشرعية] طبعة القاهرة سنة

1944

ابن منظور : [لسان العرب] طبعة القاهرة، دار المعارف.

أبو شامة : [كتاب الروضتين في أخبار الدولتين النورية والصلاحية]

طبعة القاهرة سنة ١٩٦٢ م.

أبو يوسف : [كتاب الحراج] طبعة القاهرة سنة ١٩٨٥ م .

أحمد صدقي الدجاني

(دكتور) : [الحركة السنوسية] طبعة بيروت سنة ١٩٩٧ م

أحمد محمد شاكر : [دائرة المعارف الإسلامية] طبعة القاهرة.

أرتولد : [الدَّعوة إلى الإسلام] طبعة القاهرة سنة ١٩٧٠ م.

إسماعيل أحمد ياغى

(دکتور)

ومحمود شاكر : [تباريخ العالم الإسلامي الحديث والمعاصر] طبعة

الرياض سنة ١٤٨٤ هـ .

الأشعرى : [مقالات الإسلاميين] طبعة استانبول سنة ١٩٢٩ م .

الأصفهاني : [الأغاني] طبعة القاهرة . دار الشعب . الأفغاني : [الأعمال الكاملة] طبعة القاهرة سنة ١٩٦٨ م. أمين سامي (باشا) : [التعليم في مصر] طبعة القاهرة سنة ١٩١٧ م . : [ دائرة المعارف الإسلامية ] طبعة القاهرة . ر. باریه : [كشاف اصطلاحات الفنون] طبعة القاهرة سنة التهانوي التيفاشي [أزهار الأفكار في جواهر الأحجار] طبعة القاهرة سنة - + 19VY [رسائل الجاحظ] طبعة القاهرة سنة ١٩٦٤ م. الحاحظ [كتاب الحيوان] طبعة القاهرة \_الثانية\_. الحبرتي [عجائب الآثار في التراجم والأخبار] طبعة دار فارس . بيروت [التعريفات] طبعة القاهرة سنة ١٩٣٨ م. الحرجاني [الفلسفة وعلم الكلام] طبعة بيروت \_ضمن كتاب جيوم وتراث الإسلام ٥ ــ سنة ١٩٧٢ م . [مجموعة رسائل الإمام الشهيد حسن البنا] طبعة حسن البنا القاهرة . دار الشهاب . [رسالة المؤتمر الخامس] طبعة القاهرة سنة ١٩٧٧ م. [الأمة والجاعة والسلطة] طبعة بيروت سنة ١٩٨٤ م .. رضوان السيد (دكتور) م.رورنتال (وآخرين) [الموسوعة الفلسفية] طبعة بيروت سنة ١٩٧٤م. [الأعلام] طبعة بيروت سنة ١٩٦٩ م. الزركلي سلامة موسى [اليوم والغد] طبعة القاهرة سنة ١٩٢٧ م . سمر عبد الحميد رضوان ( دکتور ) : [المودودي: فكره ودعوته] طبعة القاهرة سنة ١٩٧٧ م سيد قطب : [معالم في الطريق] طبعة القاهرة سنة ١٩٨٠ م .

شكيب أرسلان : [حاضر العالم الإسلامي] طبعة بيروت سنة ١٩٧١ م .

صبری نور : مجلة [النور] عدد ۲۴\_۹\_۱۹۸۹ م .

صنى الدين البغدادي : [ مراصد الاطلاع] طبعة القاهرة سنة ١٩٥٥ م.

طه حسين (دكتور) : [في الشعر الجاهلي] طبعة القاهرة سنة ١٩٢٦م.

: [مستقبل الثقافة في مصر] طبعة القاهرة سنة ١٩٣٧ م.

عبد الجبار بن أحمد

(الفاضي) : [فضل الاعتزال وطبقات المعتزلة] طبعة تونس سنة

, 19VY

عبد الكريم الخطيب : [الدعوة الوهابية] طبعة القاهرة سنة ١٩٧٤م.

عبد المنعم أبو بكر (دكتور): [أخناتون] طبعة القاهرة سنة ١٩٦١ م.

على سامى النشار (دكتور): [مناهج البحث عند مفكرى الإسلام] طبعة القاهرة سنة ١٩٦٧ م.

على عبد الرازق: [الإسلام وأصول الحكم] طبعة القاهرة سنة ١٩٢٥ م.

على فهمى خشيم (دكتور) : [الجبائيان : أبو على وأبو هاشم] طبعة طرابلس ــ ليبيا ــ سنة ١٩٦٨ م .

عمر رضًا كحالة : [معجم القبائل العربية] طبعة دمشق سنة ١٩٦٨ م.

الغزالي : [الاقتصاد في الاعتقاد] مطبعة صبيح ــ القاهرة .

قدرى حافظ طوقان : [تراث العرب العلمي في الرياضيات والفلك] طبعة

القاهرة سنة ١٩٦٣ م .

القرطبي : [الجامع لأحكام القرآن] طبعة القاهرة, دار الكتب

لمصرية .

القلقشندي : [صبح الأعشى] طبعة القاهرة . دار الكتب المصرية .

الكواكبي : [الأعمال الكاملة] طبعة بيروث سنة ١٩٧٥ م .

الماوردى : [أدب القاضي] طبعة بغداد سنة ١٩٧١ م .

: [أدب الدنيا والدين] طبعة القاهرة سنة ١٩٧٣ م.

: [الأحكام السلطانية] طبعة القاهرة سنة ١٩٧٣ م.

عِمَعُ اللَّغَةُ العربيةِ \_ القاهرة \_: [ المعجم الكبير] طبعة القاهرة سنة ١٩٧٠ م .

[معجم ألفاظ القرآن الكريم] طبعة القاهرة سنة

· 194.

: [المعجم الفلسفي] طبعة القاهرة سنة ١٩٧٩ م .

محمد حميد الله الحيدر

آبادی (دکتور) : [مجموعة الوثائق السياسية للعهد النبوی والحلافة

الراشدة] طبعة القاهرة سنة ١٩٥٦ م .

محمد عاطف غيث (دكتور): [قاموس علم الاجتاع] طبعة القاهرة سنة ١٩٧٩ م .

محمد عبده (الأستأذ

الإمام) : [الأعمال الكاملة] طبعة بيروت سنة ١٩٧٢م.

: [الإسلام والرد على منتقديه] ـ مجموعة أبحاث ـ طبعة القاهرة سنة ١٩٢٨ م .

محمد عارة (دكتور)

[العرب والتحدى] طبعة الكويت سنة ١٩٨٠ م . [ فجر البقظة القومية ] طبعة القاهرة سنة ١٩٦٧ م . وطبعة

بيروت سنة ١٩٨١ م .

: [العلمانية ونهضتنا الحديثة] طبعة القاهرة سنة ١٩٨٦ م .

[تبارات الفكر الإسلامي] طبعة القاهرة سنة ١٩٨٢م .

سنة ١٩٨٤ م وطبعة بيروت سنة ١٩٨٥ م

: [مسلمون ثوار] طبعة بيروت سنة ١٩٧٤م.

[الاستقلال الحضارى] طبعة القاهرة سنة ١٩٨٣ م
 وطبعة بيروت سنة ١٩٨٦.

[الصحوة الإسلامية والتحدى الحضارى] طبعة القاهرة
 سنة ١٩٨٥ م.

: [المودودي والصحوة الإسلامية] طبعة بيروت سنة

١٩٨٦ م وطبعة القاهرة سنة ١٩٨٧ م .

 [ الفريضة الغائبة . عرض وحوار وتقييم] طبعة القاهرة سنة ۱۹۸۲ م ، وطبعة بيروت سنة ۱۹۸۳ م .

محمد قؤاد عبد الباق : [المعجم المفهرس الألفاظ القرآن الكريم] طبعة دار الشعب القاهرة.

محمد محمد حسين (دكتور): [الاتجاهات الوطنية في الأدب المعاصر] طبعة القاهرة سنة ١٩٨٠م.

محمد مختار المصرى (باشا): [التوفيقات الإلهامية] طبعة بيروت سنة ١٩٨٠ م

محمود شاكر : [اقتصاديات العالم الإسلامي] طبعة بيروت منة المحمود شاكر . ١٩٧٩م .

محيى الدين عطية : مجلة [الأمة]\_القطرية\_عدد ذو الحجة سنة ١٤٠٦ هـ أغسطس سنة ١٩٨٦م .

مصطنى الفتى (ذكتور) : [الأقباط في السياسة المصرية] طبعة القاهرة سنة ١٩٨٥ م.

المقريزي : [الحطط] طبعة القاهرة. دار التحرير.

المهدى (محمد أحمد) : [منشورات المهدية] طبعة بيروت سنة ١٩٦٩م.

المودودى (أبو الأعلى) : [الطريق إلى وحدة الأمة الإسلامية] طبعة القاهرة سنة ١٤٠١هـ ـ

[ واقع المسلمين وسبيل النهوض بهم ] طبعة بيروت سنة ١٩٧٥ م .

: [الأمة الإسلامية وقضية القومية] طبعة القاهرة سنة ١٩٨١ م .

: [نظرية الإسلام السياسية] طبعة بيروت سنة ١٩٦٩ م .

[موجز تاریخ تجدید الدین وإحیانه] طبعة بیروت سنة ۱۹۷۵م. : [القانون الإسلامي وطرق تنفيذه في باكستان] طبعة بيروت سنة ١٩٦٩ م.

: [الحكومة الإسلامية] طبعة القاهرة سنة ١٩٧٧ م.

: [تدوين الدستور الإسلامي] طبعة بيروت سنة -1979

: [الإسلام والمدنية الحديثة] طبعة القاهرة سنة ١٩٧٨ م .

: [مفهوم الأمة بين الدين والتاريخ] طبعة بيروت سنة ناصیف نصار (دکتور)

. + 19VA

[تهاية الأرب في فنون الأدب] طبعة القاهرة. دار النويري

الكتب المصرية.

: [وثنائق المؤتمر العربي الأول] طبعة بيروت سنة وجيه كوثرانى (دكتور)

· 19A.

وبنستك (١.ي) : [المعجم المفهرس لألفاظ الحديث النبوى الشريف]

طبعة ليدن ١٩٣٦\_١٩٦٩م.

### الفهترس

| ٥   | غهيه                                                   |
|-----|--------------------------------------------------------|
|     |                                                        |
| 11  | هل المسلمون أمة واحدة ؟                                |
| 17  | مفهوم الأمة في أصول العربية                            |
| 4.  | أمة تنحو نحو العالمية                                  |
| ٤٧  | هل للمسلمين حضارة متميزة ؟                             |
|     | تاریخ التراجع الحضاری . وأسبابه . ومظاهره              |
|     | ففيا يتعلق بعقلانية الحضارة العربية الاسلامية          |
| 11. | وفيًا يتعلق بالانحراف عن شريعة الأمة                   |
|     | وفيًا يتعلق بالظلم الاقتصادى والاجتماعي للرعية         |
|     | وفيًا يتعلق بالعروبة الحضارية                          |
|     | وفياً يتعلق بعلاقة الفقهاء بالسلاطين                   |
|     | اليقظة الإسلامية: ١ - البدايات . والتحديات             |
| ١٤٧ | التغريب                                                |
| 101 | اليقظة الإسلامية : ٢ ـ أبرز الدعوات والتيارات والجاعات |
| 17. | ١ _ الوهابيـة                                          |
| 171 | ٢ _ السنوسية                                           |
| 140 | ٣_ المهدية                                             |
| ١٨٥ | ٤ _ تيار الجامعة الإسلامية                             |
| مد  | أعلام هذا التيار                                       |

| 194   | والمناح الذي تبلور فيه               |
|-------|--------------------------------------|
| 191   | الموقف الوسطى ( المتوازن )           |
| 7.7   | الدولة : إسلامية مدنية               |
| 4.4   | والعروبة المتميزة في المحيط الإسلامي |
| 717   | وحضارة جديدة ومتميزة                 |
| 3 7 7 | ٥ ـ جماعة الإخوان المسلمين           |
| 777   | التصدي للتغريب                       |
| 77.   | والتخلف الموروث                      |
| 744   | والبراءة من الغلو                    |
| 777   | والاستقلال السياسي                   |
| 727   | والاستقلال الاقتصادي                 |
| 74.   | والعدل الاجتماعي                     |
| 137   | والاستقلال الحضاري                   |
| 137   | والتفاعل الحضاري                     |
| Y £ Y | عالم اليقظة الإسلامية                |
| 101   | وسبل التنفيذ                         |
| 707   | ٦ ــ الجاعة الإسلامية                |
| 700   | رفض الجاهلية الوافدة                 |
| 177   | وفى مواجهة الجاهلية الموروثة         |
| 777   | الحاكمية الإلهية                     |
| 177   | ٧ ـ تيار الرفض الانقلابي٧            |
| 7.7   | وأخيرا ما العمل ؟؟                   |
| PAY   | المصادرا                             |
|       |                                      |

رقم الإيداع : ۱۹۸۹ / ۱۹۸۹ الترقيم الدول : ۳ – ۳۲۹ \_ ۱۶۸ \_ ۹۷۷

#### مطابع الشروقـــ

# 

# الطربيق إلى اليقظة الاسلامية

إن سكان العالم الإسلامي بمتلكون ميزات «الأمة الواحدة»، وتجمعهم جميعًا السمات والقسمات التي تؤلف بينهم حضاريًا بالحضارة الإسلامية الواحدة، وفي القلب والعقل من كل فرد من أفراد هذه الأمة الواحدة، ذات الحضارة الواحدة هذه العقيدة الدينية، التي تجمع الكل على إله واحد، ونبى واحد، وكتاب واحد، وقبلة واحدة. هي ذات العقيدة التي سبق وجعلت من قبائل الجاهلية الجاهلة المتناحرة خير أمة أخرجت للناس، وصنعت من البداوة أعظم المنارات الحضارية التي عرفها تاريخ الإنسان.

فأين الحلل إذن ؟.. ولماذا هذه الغفلة التي تحول بين العقيدة وبين التجدد الحضارى مرة أحرى ؟!.. وكيف ولماذا ومتى دخلت هذه الأمة دور التوقف فالتراجع فالجمود ؟.. وكيف السبيل إلى يقظة إسلامية تبعث حضارتنا الإسلامية من جديد ، هذا البعث الذي يجعل هذه الأمة الواحدة تتقدم إلى الإنسانية ، مرة أخرى بالإسلام \_ رسالتها الحالدة \_ لتسهيم من جديد في إخراج الإنسانية من المأزق الحضارى الذي يجسك منها بالحناق ؟!.